
La pensée sociale
de l’Église catholique

en quelques mots

Christophe Cossement janvier 2026



ii



Chapitre 1

introduction

Ne te détourne pas de l’indigent, mets au contraire tout en commun
avec ton frère et ne dis pas que tu possèdes des biens en propre, car si
vous entrez en partage pour les biens immortels combien plus devez-
vous y entrer pour les biens périssables ?

(Didachè IV,8, fin du Ieʳ siècle, avec une allusion à Rm 15,27)

Aimer la paix, rechercher la paix, c’est protéger ce qui est saint et,
précisément pour cette raison, en train de naître : petit, délicat, fra-
gile comme un enfant. Autour de nous, une économie faussée tente
de tirer profit de tout. Nous le voyons : le marché transforme en
affaires même la soif humaine de chercher, de voyager, de recom-
mencer. Demandons-nous : le Jubilé nous a-t-il appris à fuir ce type
d’efficacité qui réduit toute chose à un produit, et l’être humain à
un consommateur ? Après cette Année, serons-nous davantage ca-
pables de reconnaître dans le visiteur un pèlerin, dans l’inconnu un
chercheur, dans celui qui est loin un proche, dans celui qui est diffé-
rent un compagnon de route ?

(pape Léon XIV, homélie de la clôture du Jubilé, 6 janvier 2026)

L’investissement des catholiques et de l’Église dans l’amélioration de
la vie sociale est un effort constant qui traverse toute l’histoire, comme en
témoigne les deux citations ci-dessus. Au fil du temps, des grands principes
ont été isolés pour inspirer plus efficacement ceux qui souhaitent traduire
l’Évangile dans la vie économique, politique et sociale. Ce petit cours sur
l’enseignement social de l’Église, qu’on appelle communément morale so-
ciale, voudrait en faire état.



2 Introduction

Nous parcourrons les grands thèmes de l’enseignement social catho-
lique à la lumière des documents du magistère récent, pour nous plonger
ensuite dans l’application à des situations concrètes. Mais prenons d’abord
un peu de temps pour nous rendre compte par où nous sommes passés.

1. Survol historique

L’enracinement biblique

Dans la prédication évangélique, le Christ Jésus indique que les nou-
velles relations qu’il vient instaurer entre l’homme et Dieu vont de pair
avec un changement des relations entre les êtres humains. Cela s’exprime
dans tout son enseignement et dans son attitude envers les plus pauvres.
On en trouve un résumé dans cette phrase célèbre : «mon commandement,
le voici : aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés.» (Jn 15,12)

La tradition chrétienne est restée ancrée dans cette conviction : l’initia-
tive d’amour de Dieu («comme je vous ai aimés») vient modifier les rap-
ports humains («aimez-vous les uns les autres»). La foi a une dimension
sociale, car elle détermine une façon de se rapporter aux autres qui est mar-
quée par l’appel que Dieu lance à chaque homme et qui fonde sa dignité.
Puisque chaque être humain compte tant pour Dieu, il doit compter pour
moi et cela doit se voir dans nos rapports sociaux. De plus, face à toutes les
possibilités d’erreur ou de découragement, face au poids de mort du péché,
il faut donner aux hommes un environnement qui les porte et qui leur per-
met d’exprimer le meilleur d’eux-mêmes. C’est une des grandes missions de
l’Église, et une des raisons pour lesquelles on ne pourra jamais se satisfaire
de la relégation de la religion dans l’espace privé.

L’attitude de Jésus n’était pas une nouveauté. Elle se place en droite
ligne de la foi d’Israël éduquée par Dieu tout au long de l’histoire de la pre-
mière alliance. Dès l’alliance au Sinaï, la foi est mise en relation avec les
devoirs sociaux, comme en témoigne la structure des «dix paroles» (abusi-
vement appelées «dix commandements») articulée en deux tables. On peut
citer aussi ce texte saisissant :

Dt 15 ⁴Qu’il n’y ait donc pas de pauvre chez toi. Car le Sei-
gneuR ne t’accordera sa bénédiction dans le pays que



1. Survol historique 3

le SeigneuR ton Dieu te donne en héritage pour le posséder, ⁵que si
tu écoutes vraiment la voix du SeigneuR ton Dieu, en gardant et
pratiquant tous ces commandements que je te prescris aujourd’hui.
⁶Si le SeigneuR ton Dieu te bénit comme il l’a dit, tu prêteras à des
nations nombreuses, sans avoir besoin de leur emprunter, et tu domi-
neras des nations nombreuses, sans qu’elles te dominent. ⁷Se trouve-
t-il chez toi un pauvre, d’entre tes frères, dans l’une des villes de ton
pays que le SeigneuR ton Dieu t’a donné ? Tu n’endurciras pas ton
coeur ni ne fermeras ta main à ton frère pauvre, ⁸mais tu lui ouvriras
ta main et tu lui prêteras ce qui lui manque.

Déjà ici, l’engagement en faveur du pauvre et la vie dans l’alliance ne font
qu’un. Les prophètes reprendront ce lien sous la forme de la justice de Dieu,
dont ils sont des témoins passionnés. Amos et Isaïe n’hésitent pas à dé-
noncer le formalisme religieux qui détourne l’attention de l’homme de la
vraie justice (cf. Is 1,10-17). L’authenticité des pratiques religieuses exige de
pratiquer la justice dans la vie quotidienne et conduit donc à une véritable
conversion. L’homme est tenu d’imiter l’attitude de Dieu qui libère de la
servitude. L’engagement en faveur du pauvre n’est pas l’effet d’une bonté
facultative mais est une exigence de la justice dont l’action de Dieu est la
mesure.

Nous reviendrons à l’étude de quelques textes bibliques en abordant
les thèmes de l’enseignement social. Non pas parce qu’on y trouve des re-
cettes à appliquer directement, mais parce que nous voulons y apprendre
qui est l’homme pour Dieu et comment il doit vivre en conséquence. Car
la question sociale est anthropologique.

Quelques repères historiques

Dressons un tableau sommaire à partir de quelques touches de couleur,
la couleur de l’Évangile déposée par l’Église sur la grande toile de l’histoire.

Au début de l’histoire du christianisme la perspective du retour im-
minent du Christ ne pousse pas à organiser autrement la société, d’au-
tant plus que la communauté des croyants forme une petite minorité. L’ac-
cent est mis sur l’évangélisation comme mission de faire découvrir au plus
grand nombre possible l’initiative de Dieu en faveur de l’humanité. La réa-
lité du salut et le renouvellement de l’homme par l’Esprit de la Pentecôte



4 Introduction

ont des conséquences sociales, à commencer par le domaine accessible aux
croyants, c’est-à-dire à l’intérieur de la communauté. Il en va du dépasse-
ment de la misère par la solidarité et de la réponse aux besoins fondamen-
taux pour tous (Ac 4,32-35).

Le fonctionnement de l’État ne semble pas préoccuper l’Église nais-
sante. La communauté se comprend comme «société-contraste». Les insti-
tutions sociales existantes sont considérées comme non-disponibles ¹ et, en
ce sens, émanant en quelque sorte de la volonté divine. On donne à César
ce qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu (Mc 12,17). On part du pré-
supposé que ceux qui font le bien n’ont pas à craindre le pouvoir étatique,
mais uniquement ceux qui font le mal (Rm 13,3). Par contre, dans le cas de
collision entre les autorités temporelles et spirituelles, ou de contradiction,
on tient qu’ «il faut obéir à Dieu plutôt qu’aux hommes» (Ac 5, 29).

Lorsque le christianisme cesse d’être hors-la-loi (édit de Constantin,
313), les responsables de l’Église s’autorisent à s’adresser aux puissants.
Dans la perspective du Royaume de Dieu, les «Pères de l’Église» recadrent
avec force la richesse et les riches qui les environnent. Le détachement
qu’ils demandent aux riches n’a pas seulement une dimension spirituelle,
mais tout simplement celle d’un partage équitable des biens de la Terre. Ce
partage est motivé par des considérations de justice et par la destinée com-
mune à la vie éternelle. Je vous fait goûter une homélie de saint Basile de
Césarée (329-379) :

Celui qui dépouille un homme de ses vêtements aura nom de
pillard. Et celui qui ne vêt point la nudité du gueux, alors qu’il peut
le faire, mérite-t-il un autre nom ? À l’affamé appartient le pain que
tu gardes, à l’homme nu le manteau que tu conserves dans tes coffres,
au va-nu-pieds la chaussure qui pourrit chez toi, au besogneux l’ar-

¹ C’est ainsi qu’il faut considérer l’attitude de Paul envers l’esclavage. Le rapport entre
l’esclave et l’homme libre est relativisé en ses principes par l’unité qui est en Christ (Gal
3,26-28). Mais cela n’amène ni à une critique socio-éthique de l’esclavage en tant qu’insti-
tution ni à son élimination dans l’espace intérieur à la communauté. Paul exhorte même
à rester dans la condition dans laquelle on était lorsque l’on est devenu croyant (1 Co
7,20-22). Par contre, le billet que Paul adressa à Philémon montre la tendance à humaniser
l’institution. Onésime, un esclave de Philémon que Paul avait converti, s’est dérobé de
son maître, peut-être même après l’avoir volé. L’esclave fugitif devient croyant par l’in-
termédiaire de Paul. Celui-ci invite Onésime à accueillir le fugitif «pour l’éternité, non
plus comme un esclave mais comme bien mieux qu’en esclave : un frère bien-aimé».



1. Survol historique 5

gent que tu conserves enfoui. Ainsi tu commets autant d’injustices
qu’il y a de gens à qui tu pouvais donner. (Basile, homélie VI, sur «Je
détruirai mes greniers et j’en construirai de plus grands» (Lc 12,18) et
sur l’avarice, 7).

Et encore :

Tu ressembles à un homme qui, prenant place au théâtre, vou-
drait empêcher les autres d’entrer et entendrait jouir seul du spec-
tacle auquel tous ont droit. Tels sont les riches : les biens communs
qu’ils ont accaparés, ils s’en décrètent les maîtres parce qu’ils en sont
les premiers occupants. (idem)

La générosité du riche n’est pas une bienfaisance complémentaire mais
un droit des pauvres ². Sans hésiter, les Pères font entendre que «la richesse
appartient aux pauvres : celui qui la possède n’en est que l’intendant». Des
siècles plus tard, Bossuet fera encore entendre cette voix, face à une men-
talité moderne qui s’était déjà bien éloignée en forgeant la conception de
la propriété privée individuelle absolue qui s’imposera avec la Révolution
française au XVIIIᵉ siècle et s’instillera jusque dans les consciences chré-
tiennes. Les Pères ne refusent pourtant pas le droit de propriété, ils ne sont
pas en train de créer un communisme avant la lettre. Mais ils conçoivent la
propriété comme une intendance, dans un cadre de référence plus large : les
ressources de la Terre appartiennent à ceux qui en ont besoin. Nous trou-
vons là les racines de ce thème important de la doctrine sociale de l’Église :
la destination universelle des biens.

Comment se faire une idée de l’impact de cette doctrine sociale des
Pères de l’Église ? Jusqu’à quel point leur enseignement a-t-il façonné la
société, aidé à remonter la pente naturelle de l’écrasement du pauvre par le
riche, de l’enrichissement du riche et l’appauvrissement du pauvre ? L’idéal
des Pères sera en tous cas vécu dans les ordres monastiques, où par le vœu
de pauvreté les moines ne possèdent rien en propre, et la vie monastique
marquera profondément la culture là où elle s’est développée. Mais il n’est
pas encore question de mouvement social structuré durablement. L’organi-
sation politique ne l’imagine même pas. C’est sur l’engagement personnel
que repose la perspective de changement social.

² Voir Pierre Bigo , La doctrine sociale de l’Église, Presses universitaires de France, 1966,
p. 28.



6 Introduction

L’engagement personnel allié à la volonté d’organisation et d’efficacité
conduira à fonder des hôpitaux, à accueillir les orphelins, à créer des ordres
religieux destinés à soulager les malades. Avec l’effondrement de l’empire
d’Occident, l’Église prend en main l’enseignement. C’est la naissance de
l’école. Ce sont les moines et les clercs qui prennent l’initiative de trans-
mettre et développer le savoir, dans des écoles cathédrales ou monastiques,
puis des collèges et universités. Lorsque l’on parle de la richesse de l’Église,
des impôts qu’elle levait, etc., il faut considérer cette mission sociale qu’elle
assurait seule.

Des initiatives locales visaient à soulager la population en modérant
l’avidité des chefs ou la folie des foules. Plus d’une fois des évêques appel-
leront des seigneurs à la modération ou donneront leurs évêchés comme
abris aux fugitifs ou aux Juifs victimes de la vindicte populaire ou de la
cupidité des rois. Même l’institution de l’Inquisition, considérée par les
historiens du XIXᵉ siècle comme une manifestation d’oppression, fut ini-
tialement motivée par le désir de modérer la rigueur avec laquelle les em-
pereurs et les princes traitaient leurs sujets dissidents. Certains historiens
considèrent l’entreprise des Croisades comme un grand mouvement social.
La motivation de la première croisade est religieuse (libérer le tombeau du
Christ de la récente mainmise turque et rétablir la possibilité des pèleri-
nages en Terre Sainte) mais aussi sociale (pacifier l’Europe en canalisant
l’énergie des fougueux seigneurs féodaux semant la désolation dans leurs
luttes incessantes). L’expédition coûtait à un chevalier quatre fois son re-
venu annuel et nécessitait prêts, dons et hypothèques. Rien d’étonnant à ce
que la plupart revenaient aussitôt la mission accomplie.

Quoiqu’il en soit, on pourra épingler également tout au long de ces
siècles de nombreux responsables de l’Église dominés par l’amour de l’ar-
gent et du pouvoir, qui auront été bien davantage des contre-exemples de
l’Évangile que des témoins du Christ.

Je voudrais épingler quelques figures du combat social au Moyen Âge et
à la renaissance. Et tout d’abord saint François d’Assise (v.1181-1226). Au
milieu des changements économiques et sociaux de son temps, François
envisage une nouvelle forme de vie qui exprimera la fidélité à l’Évangile.
Avec la création des villes, de nouvelles classes sociales apparaissent, dont
la riche bourgeoisie et la foule des pauvres citadins. François trouve une
nouvelle voie pour concrétiser l’idéal de pauvreté initialement vécu à la



1. Survol historique 7

campagne par les moines. En ville, ses frères vivront sans rien posséder ;
ils seront les frères mineurs, l’un des deux ordres mendiants ³, pauvres et
se méfiant de toute possession pour être les frères de tous. Le rayonnement
de l’idéal franciscain sera fulgurant et atteindra toutes les couches sociales
jusqu’au sommet : le roi Louis IX (saint Louis de France), Élisabeth de Hon-
grie et bien d’autres rois, princes et princesses seront tertiaires franciscains.

Dans ce survol trop rapide, faisons une escale au XVIᵉ siècle, à l’époque
de la colonisation de l’Amérique. Des religieux cherchent à s’opposer à l’ap-
pétit vorace de certains conquistadores et au mépris qu’ils affichaient envers
la dignité et la culture des Indiens. C’est ainsi que naîtront en plusieurs en-
droits des mini-sociétés comme les réductions jésuites au Paraguay et au
Pérou. Les jésuites et les franciscains y seront très actifs, avant d’être vain-
cus par les trafiquants d’esclaves et les rivalités politiques entre Espagne et
Portugal. Cette aventure fut immortalisée au cinéma dans le film Mission.
Pendant ce temps, les papes fulminent des condamnations de l’esclavage,
d’abord en Afrique puis en Amérique latine, qui resteront lettres mortes ⁴.

Sans ménagement, rejoignons le XVIIᵉ siècle, ravagé par les guerres
que se livrent des monarques de plus en plus absolus. Vincent de Paul (1576
ou 1581-1660), jeune prêtre ambitieux, découvre la misère matérielle et spi-
rituelle des paysans de France et crée différents mouvements pour y remé-
dier : les Dames de la Charité, rassemblant des dames de la haute société
que Vincent engage à servir les pauvres tant bien que mal ; la Congrégation
de la Mission, ou pères lazaristes, voués à l’évangélisation des pauvres des
campagnes puis missionnaires aux quatre coins du monde (l’engagement
social des missionnaire est un fait très intéressant à étudier). Enfin, les Filles
de la Charité, sous la responsabilité de Louise de Marillac, aussi appelées
«Sœurs de Saint Vincent de Paul», quasi-religieuses qui se consacrent au
service des malades et au service corporel et spirituel des pauvres.

Le rayonnement de Vincent de Paul sera considérable. À la même
époque, dans le Massif central, le jésuite saint François Régis prend le parti
des dentellières du Puy. La fabrication de dentelle, qui faisait vivre de nom-
breuses familles, est menacée par un arrêt du parlement de Toulouse, pro-
hibant le colportage. Louis XIII (1601-1643) la considère envahissante. Le

³ L’autre est constitué des dominicains.
⁴ Voir Eugène IV, Nicolas V, Pie II, Paul III, puis Urbain VIII, Benoît XIV, Pie VII, Grégoire

XVI, Léon XIII.



8 Introduction

roi en réglemente d’abord l’usage avant de l’interdire carrément en 1639.
François Régis obtient du parlement qu’il revienne sur sa décision. Envers
les prostituées, pour faciliter leur changement de vie, il fonde une maison
d’accueil pour les «filles perdues», initiative qui lui attire beaucoup de cri-
tiques de la part des «bien pensant» et de la jeunesse dorée de l’époque.
Pendant ce temps, saint Jean-Baptiste de La Salle fonde en 1680 les Frères
des écoles chrétiennes, pour la formation des jeunes défavorisés.

Plus tard, en 1744 et 1786, on voit les chanoines de Saint-Jean à Lyon
jouer les médiateurs entre les ouvriers tisserands grévistes et les fabricants
bourgeois («révolte des deux sous»), obtenant une augmentation de 2 sous
(sur les 4 réclamés) qui sera ensuite annulée par le roi. Plus tard, en 1831,
ce seront à nouveau les lois toutes puissantes du capitalisme qui feront
réprimer le mouvement. Chez ces mêmes chanoines se réuniront les canuts
en 1790 pour proclamer une sorte de république.

Par ces quelques exemples on voit se mêler trois pratiques :
– celle qui consiste à assister les pauvres et les malades en leur témoignant
une charité effective et en exhortant beaucoup d’autres à agir ainsi ;
– celle qui conteste le fonctionnement social en proposant une autre ma-
nière de vivre et en l’appliquant à l’intérieur d’une communauté, d’un mou-
vement ;
– celle enfin qui vise à remédier plus profondément à l’injustice en agissant
sur les lois et les rouages politiques.

Les bouleversements sociaux du XIXᵉ siècle causeront l’émergence
d’une véritable question sociale. Les ravages du libéralisme dans les couches
les plus pauvres de la société conduisent à prendre en compte les méca-
nismes sociaux pour eux-mêmes, et non plus seulement comme la somme
d’attitudes individuelles. Le travail était devenu une marchandise soumise
aux conditions du marché dans un système capitaliste sauvage. Les condi-
tions de travail sont très lourdes, les salaires très bas, le travail des enfants
généralisé, la misère omniprésente. Le libéralisme de l’époque était en gé-
néral franchement anticlérical. De son côté, l’Église était affaiblie par le
traumatisme de la Révolution française. En son sein, on verra se dévelop-
per, face à la paupérisation et à la prolétarisation, de nombreuses institu-
tions caritatives et des nouvelles congrégations religieuses — Conférences
de Saint Vincent de Paul créées en 1833 par Frédéric Ozanam (1813-1853) et
sœur Rosalie (1786-1856), initiatives de Pauline Jaricot (1799-1862), Antoine



1. Survol historique 9

Chevrier (1826-1879), don Bosco (1815-1888) en Italie du Nord, les Aumôniers
du travail en Belgique à la fin du siècle, etc.

Des intellectuels jettent peu à peu les bases d’un catholicisme nouveau,
soit dans la ligne de l’Ancien Régime (Joseph de Maistre, Chateaubriand, Ar-
mand de Melun, puis Albert de Mun, etc.), soit dans une ouverture aux idées
politiques nouvelles (Lamennais, Lacordaire, Montalembert, Ozanam). En
1848, Marx avait publié son Manifeste communiste. Au niveau des idées,
le XIXᵉ siècle sera très marqué dans l’Église par le conflit qui aboutira en
1864 à la publication par Pie IX du Syllabus, un recueil contenant quatre-
vingt propositions «de notre temps» condamnées. Pie IX s’oppose autant
aux idées libérales qu’au socialisme ; dans un rapport de force triangulaire
il ne prône pas une restauration mais donne le cadre dans lequel les idées
nombreuses sur un nouveau catholicisme devront évoluer sous peine d’être
déviantes. La prise de position de Pie IX fera l’effet d’une douche froide, de
la part de ce pape considéré comme moderne.

Lentement se trace le chemin vers une véritable démocratie chrétienne,
entre les tentations de retour à l’absolutisme et l’assimilation au socia-
lisme. Une grande figure en France en est Léon Harmel, dont le pape Léon
XIII sera proche. En Belgique, trois congrès de Liège (1886-1887-1890) et le
congrès de Malines (1891) vont affermir le catholicisme social naissant au-
tour d’intuitions nouvelles : la charité est insuffisante et les patrons doivent
faire des concessions inspirées par la justice sociale ; en effet la loi morale
doit régner également sur le monde économique ; des salaires plus élevés
doivent redresser les irrégularités qui se manifestent dans la distribution
des biens.

C’est dans ce contexte que Léon XIII va publier son encyclique Rerum
novarum (1891), considérée comme la première encyclique sociale de l’his-
toire de l’Église. Le pape écrit une encyclique car il veut aborder la question
de la condition des ouvriers. Jusqu’alors le Magistère n’avait pas publié de
document général sur une question éthique ; son action s’était centrée sur
une intervention directe auprès des princes et dirigeants des nations. Mais
ceux-ci voulaient s’émanciper toujours davantage de la pensée catholique,
tandis que les progrès de la démocratie nécessitaient de s’adresser à tous.
N’était-ce pas dans le peuple que grandissait l’aspiration à la justice et à
prendre les moyens d’action pour y parvenir ? L’encyclique sera le fruit
de l’action de chrétiens engagés à résoudre les problèmes sociaux de leur



10 Introduction

temps, et c’est à tous qu’elle voudra s’adresser.

Plusieurs grands textes émanant des papes successifs jalonnent en-
suite l’engagement chrétien. Nous les découvrirons en abordant les grands
thèmes de la pensée sociale de l’Église. Ils continueront d’inspirer de nom-
breuses initiatives sociales, aux rangs desquelles il faut mentionner l’Action
catholique, ou le mouvement autour du journal Catholic Worker initié aux
États-Unis par Dorothy Day et Pierre Maurin dans les années 1930.

Pie XI, quarante ans après Rerum novarum, veut actualiser le message
en tenant compte de l’évolution des entreprises. Dans Quadragesimo anno
(1931) il recommande de créer des syndicats plus efficaces, et encourage
les chrétiens à entrer en politique ⁵. Ce pape sera le grand promoteur de
l’Action Catholique, mouvement de laïcs né en Belgique sous l’impulsion
de l’abbé Joseph Cardijn, qui sera une pépinière de chrétiens engagés dans
l’action sociale.

Sur le plan politique, le vigoureux Pie XI sera également le grand pour-
fendeur du fascisme (Non abbiamo bisogno, 1931), du nazisme (Mit bren-
nender Sorge, 1937) et du communisme (Divini redemptoris, huit jours plus
tard). Dans cette dernière encyclique, il condamne également le capitalisme
libéral, tout en déplorant le peu d’impact de la doctrine sociale de l’Église :

il n’y aurait ni socialisme ni communisme si les chefs des peuples
n’avaient pas dédaigné les avertissements et les leçons de l’Église.
Mais ils ont voulu élever, sur les bases du libéralisme et du laï-
cisme, d’autres constructions sociales, qui tout d’abord paraissaient
puissantes et grandioses ; mais on vit bientôt qu’elles n’avaient pas
de fondements solides ; elles s’écroulent misérablement l’une après
l’autre, comme doit s’écrouler fatalement tout ce qui ne repose pas
sur l’unique pierre angulaire qui est Jésus-Christ. (№ 38)

Que dire de ces industriels catholiques qui n’ont cessé jusqu’à pré-
sent de se montrer hostiles à un mouvement ouvrier que Nous avons
Nous-même recommandé ? N’est-il pas déplorable qu’on ait parfois
abusé du droit de propriété, reconnu par l’Église, pour frustrer l’ou-
vrier du juste salaire et des droits sociaux qui lui reviennent ? (№ 50)

Puis vient Pie XII, le pape fasciné par la technique moderne. Aux
encycliques, il adjoint la force des radio-messages, notamment les radio-

⁵ Michel Schooyans , Initiation à l’enseignement social de l’Église, Éditions de l’Emmanuel,
1992, p.68. De même pour toute cette présentation des documents importants.



1. Survol historique 11

messages de Noël 1941, 1942 (condamnation de l’extermination des Juifs)
et 1944, qui posent des jalons importants pour la reconstruction d’après la
guerre.

Jean XXIII publiera deux encycliques sociales qui feront date : Mater
et magistra en 1961, sur la construction de la société humaine, et Pacem
in terris en 1963, entièrement consacrée au thème de la paix ⁶ alors que
l’humanité se trouve plongée au plus tragique de la «guerre froide». Le
pape souligne le contraste intolérable entre la pauvreté des populations du
Tiers-Monde et la richesse parfois insolente des pays riches. Il ne peut y
avoir de paix sans justice entre les hommes.

Remplissant, malgré Notre indignité, la charge de Vicaire de Celui
que le prophète a nommé par avance le Prince de la Paix (Is 9,6),
Nous estimons qu’il est de Notre devoir de vouer Nos préoccupations
et Nos énergies à promouvoir ce bien commun universel. Mais la
paix n’est qu’un mot vide de sens, si elle n’est pas fondée sur l’ordre
dont Nous avons, avec une fervente espérance, esquissé dans cette
encyclique les lignes essentielles ; ordre qui repose sur la vérité, se
construit selon la justice, reçoit de la charité sa vie et sa plénitude et
enfin s’exprime efficacement dans la liberté. (№ 167)

Gaudium et Spes (1965, souvent abrégé par GS) est le grand document
du concile Vatican II consacré aux questions sociales. Son exorde est deve-
nue très célèbre :

Les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des hommes
de ce temps, des pauvres surtout et de tous ceux qui souffrent, sont
aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des dis-
ciples du Christ, et il n’est rien de vraiment humain qui ne trouve
écho dans leur cœur. Leur communauté, en effet, s’édifie avec des
hommes, rassemblés dans le Christ, conduits par l’Esprit Saint dans
leur marche vers le Royaume du Père, et porteurs d’un message de
salut qu’il faut proposer à tous. La communauté des chrétiens se re-
connaît donc réellement et intimement solidaire du genre humain et
de son histoire.

Paul VI prolonge le souci de son prédécesseur pour la justice interna-
tionale. Dans Populorum progressio (1967) il aborde le problème du déve-

⁶ Après l’exhortation de Benoît XV le 1ᵉʳ août 1917 aux belligérants de la première guerre
mondiale et son encyclique Pacem Dei (1920). Après l’encyclique Ubi arcano de Pie XI
(1922) et les radio-messages de Pie XII.



12 Introduction

loppement, du point de vue des pays du Tiers-Monde. «Le développement
est le nouveau nom de la paix». De nouveaux défis se font jour, comme
l’apparition d’une contraception de masse. Dans Humanae vitae (1968), le
pape rappelle le principe de subsidiarité, qui ne permet pas aux pouvoirs
publics de se substituer aux couples en matière familiale. Puis, dans la lettre
Octogesima adveniens (1971), Paul VI rappelle le primat du politique : l’en-
gagement temporel du chrétien ne saurait se limiter aux sphères sociales
et économiques. Il évoque les défis de l’urbanisation et les limites des idéo-
logies. Enfin Evangelii nuntiandi (1975) porte sur les relations entre évan-
gélisation et développement.

Jean-Paul II a considérablement développé l’enseignement social de
l’Église, jusqu’à pousser à l’élaboration d’un Compendium de la doctrine so-
ciale de l’Église (2004) résumant les points forts de cet enseignement. Dans
Laborem exercens (1981), le pape évoque le travailleur : l’homme au travail,
l’homme qui est le centre de tout. Il valorise l’existence d’organisations in-
ternationales qui font respecter les droits de l’homme.

Solicitudo rei socialis (1987) a fait du scandale lors de sa parution, car
le pape désignait comme une des causes fondamentales des malheurs du
monde l’existence de deux régimes, celui de l’Est et celui de l’Ouest, qui
avaient besoin tous deux d’une profonde transformation⁷. Il ne s’agissait
plus de regarder le régime occidental comme le régime foncièrement bon
qu’il suffit de retoucher constamment.

Centesimus annus (1991) rappelle que la propriété privée est légitime,
mais qu’elle est soumise à la destination universelle des biens. L’ency-
clique critique le néolibéralisme et l’assujettissement de l’homme et des
ressources de la Terre au profit. Le marché et l’entreprise privée doivent
viser le bien commun.

Evangelium vitae (1995) est une encyclique sur l’inviolabilité de la vie
humaine, sur laquelle nul ne peut s’arroger des droits. Le pape pose la ques-
tion de la formation d’une mentalité qui porte trop facilement atteinte à la
vie et développe une «culture de mort». L’encyclique aborde le problème
de l’avortement, de la peine de mort, de l’euthanasie. Elle invite à former
«le peuple de la vie et pour la vie». Elle envisage la nécessité de l’objection
de conscience devant des lois injustes bien que votées selon l’arithmétique

⁷ Schooyans , Initiation à l’enseignement social de l’Église, p. 80.



1. Survol historique 13

démocratique.

Benoît XVI a donné à ses trois encycliques un contenu social, même si
c’est la dernière, Caritas in veritate (2009), qui est considérée comme l’en-
cyclique sociale du pape, où il aborde les derniers changements survenus
depuis Centesimus annus: la mondialisation, les défis relatifs à l’environne-
ment et au développement durable, la crise financière, le poids des médias,
etc. Auparavant, dans Deus caritas est (2005), Benoît XVI avait insisté sur
la mise en œuvre de l’amour par la communauté ecclésiale. Spe salvi (2007)
étudiait les idéologies de progrès et la réponse chrétienne à leurs impasses.

Depuis son élection, le pape François témoigne d’un fort engagement
social, contestant beaucoup de pratiques que la plupart des gens consi-
dèrent comme inévitables. Avec Laudato si’, «sur la sauvegarde de la mai-
son commune» à toute l’humanité, François publie dès 2015 une des en-
cycliques les plus populaires, avec Pacem in terris et Populorum progressio,
qui fait déjà oublier que c’est Benoît XVI qui avait reçu le surnom de «pape
vert».

En octobre 2020 s’est ajouté un autre document majeur, Fratelli tutti,
«sur la fraternité et l’amitié sociale», qui se veut être un outil pour la
construction de la paix. L’encyclique est présentée à la presse conjointe-
ment par le cardinal Parolin, assistant direct du pape (secrétaire d’état du
Saint-Siège), et le Grand Immam d’Al-Azhar (Le Caire). Le pape se dit pré-
occupé par la fin de la conscience de l’histoire, sous les coups du décons-
tructionnisme, et il propose l’arme du dialogue.

Bien que Laudato si’ avait déjà abordé le thème de la réponse à apporter
à la crise climatique, François vient d’y ajouter une exhortation apostolique
qui rend l’appel encore plus pressant : Laudate Deum (4 octobre 2023), pu-
bliée en vue de la COP’28 de Dubaï. L’engagement à prendre soin de la
Maison commune découle de la foi chrétienne qui pousse à louer Dieu et
à vivre dans la reconnaissance (dans le double sens de gratitude envers
Dieu et d’accueillir la place de Dieu au lieu de la lui prendre). Ce sont les
pauvres qui pâtissent le plus du dérèglement climatique. À l’anthropocen-
trisme débridé, le pape substitue un «anthropocentrisme situé», c’est-à-dire
«reconnaître que la vie humaine est incompréhensible et insoutenable sans
les autres créatures» (№ 67).

Plus récemment encore le Dicastère pour la Doctrine de la Foi publie



14 Introduction

en avril 2024 la déclaration Dignitas infinita, où le Magistère s’emploie à
défendre la dignité humaine. On peut y voir comme la synthèse de l’en-
seignement doctrinal du pape François au sujet de la défense de la vie
humaine dans toutes les situations. «Une dignité infinie, inaliénablement
fondée dans son être même, appartient à chaque personne humaine, en
toutes circonstances et dans quelque état ou situation qu’elle se trouve. Ce
principe, pleinement reconnaissable même par la seule raison, fonde la pri-
mauté de la personne humaine et la protection de ses droits.» ⁸ On affirme
que la raison peut reconnaître cette dignité de la personne, mais néanmoins
le texte la fonde spécialement sur le fait «d’exister et d’être voulue, créée
et aimée par Dieu»⁹.

Cette dignité humaine fonde toute une série d’exigences morales
concernant la justice sociale, la paix, l’accueil des migrants, le refus de la
traite des personnes, des abus sexuels, des violences contre les femmes,
de l’avortement, de la gestation pour autrui, de l’euthanasie et du suicide
assisté, de la mise au rebus des personnes handicapées, de la théorie du
genre, des interventions de changement de sexe et de la violence numé-
rique — pour dresser la liste des points du chapitre 4. En raison de toutes
ces menaces,

l’Église demande instamment que le respect de la dignité de la per-
sonne humaine, en toutes circonstances, soit placé au centre de l’en-
gagement pour le bien commun et de tout système juridique. Le res-
pect de la dignité de chaque personne est, en effet, la base indispen-
sable à l’existence même de toute société qui se veut fondée sur le
droit juste et non sur la force du pouvoir. C’est sur la base de la re-
connaissance de la dignité humaine que sont défendus les droits fon-
damentaux de l’homme, qui précèdent et fondent toute coexistence
civilisée. ¹⁰

Ceci étant dit des documents pontificaux, des conférences épiscopales
dans de nombreux pays ont elles aussi publié des documents visant spécia-
lement la situation sociale où vivent les chrétiens dont elles ont la charge.
Parmi les textes qui ont eu un retentissement international, nous pouvons

⁸ DicastÈRe pouR la doctRine de la foi , Déclaration Dignitas infinita, sur la dignité hu-
maine, 8 avril 2024, № 1.

⁹ Ibid., № 7.
¹⁰ Ibid., № 64.



2. Légitimité d’une intervention sociale de l’Église 15

relever les conclusions des rencontres de la conférence des évêques des
Amériques à Medellin (1968) et à Puebla (1979) ; la lettre pastorale des
évêques des États-Unis de 1983, Le défi de la paix : la promesse de Dieu et
notre réponse, qui dit non à la guerre nucléaire, et celle de 1986, Justice éco-
nomique pour tous; la déclaration des évêques de la Comece (Commission
des épiscopats de la Communauté européenne) de 2012, Une communauté
européenne de solidarité et de responsabilité, etc.

2. Légitimité d’une intervention sociale de l’Église

Pour terminer ce chapitre d’aperçu, je voudrais encore aborder la ques-
tion très disputée chez nous de la légitimité des prises de position de l’Église
dans la société. L’Église ne cherche-t-elle pas à imposer ses vues à tous,
comme si elle s’imaginait vivre sous l’Ancien Régime et être une Église
d’État ? Ne faut-il pas reléguer la religion dans la sphère privée afin qu’au-
cune prétention religieuse ne vienne interagir avec la démocratie ? Lais-
sons les évêques eux-mêmes situer la pertinence de leurs interventions.
En concluant les travaux de l’assemblée plénière des évêques français à
Lourdes en 2008, Mgr Vingt-Trois évoquait la façon dont l’Église s’exprime
dans le débat public autour de la bioéthique :

Il ne s’agit pas pour nous de revendiquer une reconnaissance
de nos croyances particulières à l’encontre d’autres approches ou
d’autres conceptions de l’homme et de sa vie, moins encore de les
imposer. Mais l’éclairage que nous apporte la Sagesse chrétienne […]
a un contenu et une méthode raisonnables que nous pouvons propo-
ser et soumettre à la discussion avec des arguments qui ne relèvent
pas de la seule Révélation.

la volonté des évêques est de

contribuer à empêcher notre culture et notre société de sombrer dans
la fascination pour la mort. Notre société doit être toute entière mo-
bilisée pour favoriser et soutenir la vie, et la soulager quand la souf-
france l’envahit. […] Nous voulons contribuer à briser les tabous qui
enferment trop de nos contemporains dans un conformisme du re-
noncement devant les défis de la vie.



16 Introduction

Au sujet de la façon dont la religion chrétienne peut inspirer le débat
public, je vous présente un extrait du discours du pape Benoît XVI au Par-
lement anglais le 17 septembre 2010. Il insiste sur le dialogue entre foi et
culture civile, qui peut porter du fruit pour la société et pour le christia-
nisme.

Chaque génération, en cherchant à faire progresser le bien com-
mun, doit à nouveau se poser la question : quelles sont les exigences
que des gouvernements peuvent raisonnablement imposer aux ci-
toyens, et jusqu’où cela peut-il aller ? En faisant appel à quelle au-
torité les dilemmes moraux peuvent-ils être résolus ? et le bien com-
mun promu ? Ces questions nous mènent directement aux fonde-
ments éthiques du discours civil. Si les principes moraux qui sont
sous-jacents au processus démocratique ne sont eux-mêmes détermi-
nés par rien de plus solide qu’un consensus social, alors la fragilité
du processus ne devient que trop évidente — là est le véritable défi
pour la démocratie. […]

Mais alors la question centrale qui se pose est celle-ci : où peut-
on trouver le fondement éthique des choix politiques ? La tradition
catholique soutient que les normes objectives qui dirigent une ac-
tion droite sont accessibles à la raison, même sans le contenu de la
Révélation. Selon cette approche, le rôle de la religion dans le débat
politique n’est pas tant celui de fournir ces normes, comme si elles
ne pouvaient pas être connues par des non-croyants — encore moins
de proposer des solutions politiques concrètes, ce qui de toute façon
serait hors de la compétence de la religion — mais plutôt d’aider à
purifier la raison et de donner un éclairage pour la mise en œuvre
de celle-ci dans la découverte de principes moraux objectifs. Ce rôle
«correctif» de la religion à l’égard de la raison n’est toutefois pas tou-
jours bien accueilli, en partie parce que des formes déviantes de reli-
gion, telles que le sectarisme et le fondamentalisme, peuvent être per-
çues comme susceptibles de créer elles-mêmes de graves problèmes
sociaux. À leur tour, ces déformations de la religion surgissent quand
n’est pas accordée une attention suffisante au rôle purifiant et struc-
turant de la raison à l’intérieur de la religion. Il s’agit d’un processus
à deux sens. Sans le correctif apporté par la religion, d’ailleurs, la
raison aussi peut tomber dans des distorsions, comme lorsqu’elle est
manipulée par l’idéologie, ou lorsqu’elle est utilisée de manière par-
tiale si bien qu’elle n’arrive plus à prendre totalement en compte la
dignité de la personne humaine. C’est ce mauvais usage de la raison
qui, en fin de compte, fut à l’origine du trafic des esclaves et de bien



2. Légitimité d’une intervention sociale de l’Église 17

d’autres maux sociaux dont les idéologies totalitaires du 20ᵉsiècle ne
furent pas les moindres. C’est pourquoi, je voudrais suggérer que le
monde de la raison et de la foi, le monde de la rationalité séculière
et le monde de la croyance religieuse reconnaissent qu’ils ont besoin
l’un de l’autre, qu’ils ne doivent pas craindre d’entrer dans un pro-
fond dialogue permanent, et cela pour le bien de notre civilisation.

La religion, en d’autres termes, n’est pas un problème que les
législateurs doivent résoudre, mais elle est une contribution vitale
au dialogue national. Dans cette optique, je ne puis que manifes-
ter ma préoccupation devant la croissante marginalisation de la reli-
gion, particulièrement du christianisme, qui s’installe dans certains
domaines, même dans des nations qui mettent si fortement l’accent
sur la tolérance. Certains militent pour que la voix de la religion soit
étouffée, ou tout au moins reléguée à la seule sphère privée. D’autres
soutiennent que la célébration publique de certaines fêtes, comme
Noël, devrait être découragée, en arguant de manière peu défendable
que cela pourrait offenser de quelque manière ceux qui professent
une autre religion ou qui n’en ont pas. Et d’autres encore soutiennent
— paradoxalement en vue d’éliminer les discriminations — que les
chrétiens qui ont des fonctions publiques devraient être obligés en
certains cas d’agir contre leur conscience. Ce sont là des signes in-
quiétants de l’incapacité d’apprécier non seulement les droits des
croyants à la liberté de conscience et de religion, mais aussi le rôle
légitime de la religion dans la vie publique. Je voudrais donc vous
inviter tous, dans vos domaines d’influence respectifs, à chercher les
moyens de promouvoir et d’encourager le dialogue entre foi et raison
à tous les niveaux de la vie nationale ¹¹.

Nous devons à Benoît XVI, le pape du dialogue, un autre discours d’en-
vergure, lorsqu’il partit à la rencontre du parlement allemand. Au milieu du
Bundestag, le pape fait comprendre les motivations de l’Église en posant la
question de la justice, de l’exigence pour le politicien de servir le droit et
de combattre l’injustice.

Comment reconnaît-on ce qui est juste ? Dans l’histoire, les rè-
glements juridiques ont presque toujours été motivés de façon re-
ligieuse : sur la base d’une référence à la divinité on décide ce qui

¹¹ BenoÎt XVI , Rencontre avec le Parlement et la British Society, Westminster Hall - City of
Westminster, 17 septembre 2010, uRl : http://w2.vatican.va/content/benedict- xvi/fr/
speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile.html.

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2010/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile.html


18 Introduction

parmi les hommes est juste. Contrairement aux autres grandes reli-
gions, le christianisme n’a jamais imposé à l’État et à la société un
droit révélé, ni un règlement juridique découlant d’une révélation. Il
a au contraire renvoyé à la nature et à la raison comme vraies sources
du droit — il a renvoyé à l’harmonie entre raison objective et subjec-
tive, une harmonie qui toutefois suppose le fait d’être toutes deux
les sphères fondées dans la Raison créatrice de Dieu. […] Pour le dé-
veloppement du droit et pour le développement de l’humanité il a
été décisif que les théologiens chrétiens aient pris position contre le
droit religieux demandé par la foi dans les divinités, et se soient mis
du côté de la philosophie, reconnaissant la raison et la nature dans
leur corrélation comme source juridique valable pour tous. ¹²

Le pape continue sa réflexion sur le fondement du droit, en évoquant la
place à redonner au droit naturel si on veut pouvoir fonder les lois. Ce texte
est vraiment à lire pour toute personne intéressée par les repères de l’action
sociale. Je ne donne ici que la conclusion, qui 9 ans plus tard résonne fort
à nos oreilles :

Là où la raison positiviste s’estime comme la seule culture suffi-
sante, reléguant toutes les autres réalités culturelles à l’état de sous-
culture, elle réduit l’homme, ou même, menace son humanité. Je le
dis justement en vue de l’Europe, dans laquelle de vastes milieux
cherchent à reconnaître seulement le positivisme comme culture
commune et comme fondement commun pour la formation du droit,
alors que toutes les autres convictions et les autres valeurs de notre
culture sont réduites à l’état d’une sous-culture. Avec cela l’Europe
se place, face aux autres cultures du monde, dans une condition de
manque de culture et en même temps des courants extrémistes et
radicaux sont suscités. La raison positiviste, qui se présente de fa-
çon exclusiviste et n’est pas en mesure de percevoir quelque chose
au-delà de ce qui est fonctionnel, ressemble à des édifices de béton
armé sans fenêtres, où nous nous donnons le climat et la lumière
tout seuls et nous ne voulons plus recevoir ces deux choses du vaste
monde de Dieu. Toutefois nous ne pouvons pas nous imaginer que
dans ce monde auto-construit nous puisons en secret également aux
«ressources» de Dieu, que nous transformons en ce que nous produi-
sons. Il faut ouvrir à nouveau tout grand les fenêtres, nous devons

¹² BenoÎt XVI , Visite au Parlement fédéral – Discours devant le Bundestag, Berlin, 22 sep-
tembre 2011, uRl : http : / /w2 . vatican . va / content / benedict - xvi / fr / speeches / 2011 /
september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html.

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html


2. Légitimité d’une intervention sociale de l’Église 19

voir de nouveau l’étendue du monde, le ciel et la terre et apprendre
à utiliser tout cela de façon juste. […]

Nous devons écouter le langage de la nature et y répondre avec
cohérence. Je voudrais cependant aborder avec force un point qui
aujourd’hui comme hier est — me semble-t-il — largement négligé :
il existe aussi une écologie de l’homme. L’homme aussi possède
une nature qu’il doit respecter et qu’il ne peut manipuler à volonté.
L’homme n’est pas seulement une liberté qui se crée de soi. L’homme
ne se crée pas lui-même. Il est esprit et volonté, mais il est aussi na-
ture, et sa volonté est juste quand il respecte la nature, l’écoute et
quand il s’accepte lui-même pour ce qu’il est, et qu’il accepte qu’il
ne s’est pas créé de soi. C’est justement ainsi et seulement ainsi que
se réalise la véritable liberté humaine. […]

À ce point le patrimoine culturel de l’Europe devrait nous venir
en aide. Sur la base de la conviction de l’existence d’un Dieu créateur
se sont développées l’idée des droits de l’homme, l’idée d’égalité de
tous les hommes devant la loi, la connaissance de l’inviolabilité de
la dignité humaine en chaque personne et la conscience de la res-
ponsabilité des hommes pour leur agir. Ces connaissances de la rai-
son constituent notre mémoire culturelle. L’ignorer ou la considérer
comme simple passé serait une amputation de notre culture dans son
ensemble et la priverait de son intégralité. La culture de l’Europe est
née de la rencontre entre Jérusalem, Athènes et Rome — de la ren-
contre entre la foi au Dieu d’Israël, la raison philosophique des Grecs
et la pensée juridique de Rome. Cette triple rencontre forme l’iden-
tité profonde de l’Europe. Dans la conscience de la responsabilité de
l’homme devant Dieu et dans la reconnaissance de la dignité invio-
lable de l’homme, de tout homme, cette rencontre a fixé des critères
du droit, et les défendre est notre tâche en ce moment historique.

Nous pouvons relire ces passages ainsi : Aujourd’hui, pour la conduite
de nos sociétés, on fait confiance uniquement à la raison positiviste, c’est-
à-dire la raison qui se fie uniquement à ce qui fonctionne, à ce qui rap-
porte ; la raison qui ne regarde la réalité que sous l’angle technique, de ce
qui est utile, produit des résultats observables ou calculables. Le mot «po-
sitivisme» vient du philosophe Auguste Comte, qui au XIXᵉ siècle voulait
baser le monde de l’avenir uniquement sur la science, entendue comme ce
qui repose sur l’observation et l’expérimentation. Le positivisme exclut tout
autre usage de la raison, spécialement l’usage philosophique ou religieux,
où on se pose la question du sens : quel est le sens de l’existence, le sens



20 Introduction

de l’être humain, le sens de l’univers, y a-t-il un Dieu et comment peut-
on le connaître, etc. Dans la perspective positiviste, la démocratie devient
une arithmétique de la majorité, et le domaine du légal se déconnecte du
domaine moral. Il n’y a pas lieu de chercher le bien au-delà de ce qu’une
majorité a décidé.

Benoît XVI et toute l’Église avec lui plaident pour qu’on cesse de relé-
guer dans le domaine privé la question de l’homme et toutes les grandes
questions de l’existence. Cela n’est pas une sous-culture insignifiante, mais
au contraire doit pouvoir être débattu en société pour pouvoir servir à nous
guider pour l’avenir. Dans ces questions, l’Église n’arrive pas avec des ar-
guments religieux, mais plutôt avec des arguments basés sur la nature et
sur la raison. Elle n’impose pas un droit religieux, mais demande qu’on ne
balaie pas le droit naturel, c’est-à-dire le droit qui vient de la nature des
choses, de ce que sont les choses en elles-mêmes. Par exemple, le droit qui
vient de la nature relationnelle de l’être humain (car l’être humain est fon-
damentalement un être relationnel) et qui impose des limites à l’option de
confiner la population pour raisons sanitaires (mais bien sûr l’obligation
de veiller sur sa propre vie et celle des autres vient aussi du droit naturel,
comme aussi la liberté religieuse, etc.) Dans la culture contemporaine, on
a bien du mal avec le droit naturel, car on dit : je ne peux pas mettre la na-
ture humaine, l’essence humaine, sous un microscope, alors est-ce qu’elle
existe ? Pourtant, on le verra, peut-on fonder les droits de l’homme autre-
ment que sur le droit naturel ? Quel autre argument pourrait permettre de
dire : ça on n’a pas le droit de le faire à un être humain ?


