
Chapitre 2

Les grands thèmes de
l’enseignement social de
l’Église à la lumière des
grands documents

Sommaire
1 La personne humaine . . . . . . . . . . . . . . . . . 22

1.1 Au service de l’homme . . . . . . . . . . . . . . 22
1.2 Les rétrécissements de la mentalité technicienne 24
1.3 Une réalité humaine qui est donnée . . . . . . . 26
1.4 Vers une écologie intégrale . . . . . . . . . . . 32
1.5 Miser sur un autre style de vie . . . . . . . . . . 35

2 Le bien commun . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
2.1 Le concept d’intérêt général . . . . . . . . . . . 37
2.2 Des intérêts aux biens . . . . . . . . . . . . . . 38
2.3 Un bien de tous et pour chacun . . . . . . . . . 39
2.4 Servir le bien commun . . . . . . . . . . . . . . 41
2.5 Le bien commun et les droits de l’homme . . . 42
2.6 Bien commun et «droits individuels» . . . . . 44
2.7 Politique et bien commun . . . . . . . . . . . . 47



22 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

2.8 Médias et souci du bien commun . . . . . . . . 47
3 La destination universelle des biens . . . . . . . . . 49

3.1 Cadre général . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49
3.2 La propriété privée, justification et limites

dans le cadre du bien commun . . . . . . . . . . 51
3.3 Réformes agraires . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
3.4 Migrations . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
3.5 Les générations présentes et à venir . . . . . . 55

4 Le principe de subsidiarité . . . . . . . . . . . . . . 57
4.1 Généralités . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
4.2 Application à la famille . . . . . . . . . . . . . . 60
4.3 Application à l’engagement politique . . . . . . 61

5 L’option préférentielle pour les pauvres . . . . . . . 62
6 péchés sociaux, ou structures de péché . . . . . . . . 65

6.1 Pourquoi parler de péché? . . . . . . . . . . . . 65
6.2 Péché personnel et structures sociales injustes . 66
6.3 Le vrai chemin de la justice . . . . . . . . . . . 68

7 L’engagement pour la paix . . . . . . . . . . . . . . 70

Les thèmes centraux de l’enseignement social de l’Église catholique
sont peu nombreux, six ou sept. Nous y découvrirons la concrétisation
d’une sagesse très ancienne confrontée aux questions toujours nouvelles
de l’existence humaine. Pour approfondir ces thèmes, je suggère de s’inté-
resser au site internet qu’y a dédié la Conférence des évêques de France,
www.doctrine-sociale-catholique.fr. Les textes officiels de l’Église sont
quant à eux accessibles sur le site du Vatican.

1 La personne humaine

1.1 Au service de l’homme

La personne humaine et son développement est la préoccupation cen-
trale de tous les enseignements de l’Église en matière sociale. Déjà quand il
condamnait l’esclavage en 1435, le pape Eugène IV avait en vue l’homme et
son salut ¹. Depuis plusieurs décennies, l’estime de l’Église pour l’homme

¹ Encyclique Sicut dudum.

www.doctrine-sociale-catholique.fr


1 La personne humaine 23

la pousse à militer en faveur des droits de l’homme. Historiquement, à
l’époque où ces droits étaient conçus comme une charte qui s’opposait à
un monde chrétien (cadre de la Révolution française puis du libéralisme
du XIXᵉ siècle), l’expression « droits de l’homme» était plutôt bannie de
l’enseignement social de l’Église. Si l’action pastorale de l’Église allait dans
le sens de leur défense pratique, il n’était pas question d’utiliser le terme.
C’est en se heurtant aux totalitarismes, fascisme et nazisme d’abord, com-
munisme ensuite, que l’Église a intégré la notion de droits de l’homme dans
son langage, et plus seulement dans son action.

Lutter contre tout ce qui menace la dignité humaine, promouvoir la per-
sonne humaine, cela est devenu un thème courant pour résumer l’engage-
ment social des chrétiens. La dignité de la personne humaine est abondam-
ment mise en évidence par la constitution conciliaire de Vatican IIGaudium
et spes (voir tout son chapitre premier). Le pape Jean-Paul II, par ses tra-
vaux philosophiques universitaires, s’est engagé dans la mise en évidence
du caractère unique de la personne humaine, de sa dignité, des différentes
dimensions de sa vie (amour et relations, travail, créativité, etc.). Son ac-
tion comme pape le fera appeler communément le «pape des droits de
l’homme». Au moment de l’effondrement du bloc communiste, il avait sa-
lué

une lutte pacifique, qui a utilisé les seules armes de la vérité et de la
justice […] faisant appel à la conscience de l’adversaire et cherchant
à réveiller en lui le sens commun de la dignité humaine. […] L’ordre
européen s’est trouvé dépassé par l’action non violente d’hommes
qui, alors qu’ils avaient toujours refusé de céder au pouvoir de la
force, ont su trouver dans chaque cas la manière efficace de rendre
témoignage à la vérité. Cela a désarmé l’adversaire, car la violence a
toujours besoin de se légitimer par le mensonge, de se donner l’air,
même si c’est faux, de défendre un droit ou de répondre à une menace
d’autrui. […] Nous prions pour qu’un tel exemple serve en d’autres
lieux et en d’autres circonstances. ²

On peut y voir la feuille de route de tout combat social en faveur d’un
monde plus digne de l’homme. Son opposition à l’idéologie communiste
ne le conduisait pas pour autant à encenser le capitalisme libéral, dont il
soulignait les «déficiences humaines» qui entraînent que « les choses ma-

² Jean-Paul II , Lettre encyclique Centesimus annus, 1ᵉʳ mai 1991, № 23.



24 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

térielles l’emportent sur les hommes»³ et que la liberté économique n’est
pas au service de la « liberté humaine intégrale»⁴. En effet, celle-ci ne met
pas seulement en œuvre des valeurs économiques, mais aussi éthiques et
religieuses.

Benoît XVI et François ont continué dans ce sens. Au Parlement euro-
péen, François rappelait en 2014 :

l’heure est venue de construire ensemble l’Europe qui tourne, non
pas autour de l’économie, mais autour de la sacralité de la personne
humaine, des valeurs inaliénables ⁵.

1.2 Les rétrécissements de la mentalité technicienne

François comme Benoît XVI appellent à sortir d’une vision de l’homme
entièrement pilotée par la mentalité technique. Ils ne visent pas seulement
la fascination devant les prouesses de la technologie mais une façon de ré-
duire la vie humaine au niveau de ce que l’on produit, fabrique, acquiert.
Deux courants antagonistes animent la société. Le premier imagine que le
progrès technique apportera la solution de tous les maux de l’humanité,
tandis que le second voit ce développement comme «foncièrement antihu-
main et exclusivement facteur de dégradation»⁶. Or le problème n’est pas
un oui ou non à la technique, mais la possibilité d’évaluer d’un point de vue
plus élevé les propositions de la technique :

Absolutiser idéologiquement le progrès technique ou aspirer à l’uto-
pie d’une humanité revenue à son état premier de nature sont deux
manières opposées de séparer le progrès de son évaluation morale et
donc de notre responsabilité. ⁷

La technique rend l’esprit humain moins esclave des choses, et donc
plus libre pour la contemplation ; elle permet d’économiser des forces,
d’améliorer les conditions de vie ⁸. Mais il y a un problème lorsque la tech-
nique est

³ Jean-Paul II , Centesimus annus, № 33.
⁴ Ibid., № 42.
⁵ FRanÇois , Discours au Parlement européen, 25 novembre 2014.
⁶ BenoÎt XVI , Lettre encyclique Caritas in veritate, 29 juin 2009, № 14.
⁷ Ibid., № 14.
⁸ Ibid., № 69.



1 La personne humaine 25

comprise comme un élément de liberté absolue, liberté qui veut s’af-
franchir des limites que les choses portent en elles-mêmes. […] Cette
vision donne aujourd’hui à la mentalité techniciste tant de force
qu’elle fait coïncider le vrai avec le faisable. Mais lorsque les seuls
critères de vérité sont l’efficacité et l’utilité, le développement est
automatiquement nié ⁹.

Les conséquences du « tout à la technique» ne sont pas seulement mo-
rales, mais plus généralement spirituelles. La vision sur l’homme se réduit
à ce qu’il est capable de faire, à ses réalisations matérielles. Les dimensions
relationnelles et spirituelles sont soit considérées comme accessoires, soit
vues sous l’angle mécaniste de l’instinct et du conditionnement.

Un des aspects de l’esprit techniciste moderne se vérifie dans la ten-
dance à ne considérer les problèmes et les mouvements liés à la vie
intérieure que d’un point de vue psychologique, et cela jusqu’au ré-
ductionnisme neurologique. L’homme est ainsi privé de son intério-
rité, et l’on assiste à une perte progressive de la conscience de la
consistance ontologique de l’âme humaine, avec les profondeurs que
les Saints ont su sonder. ¹⁰

La culture contemporaine a grandement réduit l’univers de ce qui est
humain au monde technologique. Le pape François reprendra cette ré-
flexion dans sa recherche de « la racine humaine de la crise écologique»¹¹.
Il relève qu’on réagit «comme si la réalité, le bien et la vérité surgissaient
spontanément du pouvoir technologique et économique lui-même»¹², et

il est possible qu’aujourd’hui l’humanité ne se rende pas compte de
la gravité des défis qui se présentent, et «que la possibilité devienne
sans cesse plus grande pour l’homme de mal utiliser sa puissance»
quand «existent non pas des normes de liberté, mais de prétendues
nécessités : l’utilité et la sécurité». ¹³

Le pape en tire un constat réaliste et tragique sur le rétrécissement de
la liberté et l’imposition d’options discutables comme inévitables :

⁹ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 70.
¹⁰ Ibid., № 76.
¹¹ Tout le chapitre 3 de FRanÇois , Lettre encyclique Laudato si’, 24 mai 2015.
¹² Ibid., № 105.
¹³ ibid., № 105, citant un texte visionnaire de Romano GuaRdini, La fin des temps modernes

(Das Ende der Neuzeit, 1950).



26 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

C’est devenu une contre-culture de choisir un style de vie avec
des objectifs qui peuvent être, au moins en partie, indépendants de
la technique, de ses coûts, comme de son pouvoir de globalisation et
de massification. De fait, la technique a un penchant pour chercher
à tout englober dans sa logique de fer, et l’homme qui possède la
technique « sait que, en dernière analyse, ce qui est en jeu dans la
technique, ce n’est ni l’utilité, ni le bien-être, mais la domination : une
domination au sens le plus extrême de ce terme» [Guardini]. Et c’est
pourquoi « il cherche à saisir les éléments de la nature comme ceux
de l’existence humaine». La capacité de décision, la liberté la plus
authentique et l’espace pour une créativité alternative des individus,
sont réduits. ¹⁴

Dans l’espace public contemporain, les défis humains ne sont plus abor-
dés que sous un angle prétendument scientifique, c’est-à-dire surtout statis-
tique et technique. Or le savoir humain a été jusqu’aujourd’hui beaucoup
plus vaste, et la solution aux problèmes de la société n’était pas seulement
recherchée à la manière d’un expérimentateur agissant sur des paramètres
qu’il croit dominer.

Une science qui prétendrait offrir des solutions aux grandes ques-
tions devrait nécessairement prendre en compte tout ce qu’a produit
la connaissance dans les autres domaines du savoir, y compris la
philosophie et l’éthique sociale. Mais c’est une habitude difficile à
prendre aujourd’hui. C’est pourquoi de véritables horizons éthiques
de référence ne peuvent pas non plus être reconnus. La vie est en
train d’être abandonnée aux circonstances conditionnées par la tech-
nique, comprise comme le principal moyen d’interpréter l’existence.
Dans la réalité concrète qui nous interpelle, divers symptômes ap-
paraissent qui montrent cette erreur, comme la dégradation de l’en-
vironnement, l’angoisse, la perte du sens de la vie et de la cohabita-
tion. On voit ainsi, une fois de plus, que « la réalité est supérieure à
l’idée». ¹⁵

1.3 Une réalité humaine qui est donnée

Cette idolâtrie de la technique est pour le pape le fruit de l’«anthropo-
centrisme moderne». À la suite de Guardini, il appelle ainsi cette tendance

¹⁴ FRanÇois , Laudato si’, № 108.
¹⁵ Ibid., № 110.



1 La personne humaine 27

de l’homme à mettre sa liberté déconnectée de tout comme seul point de
référence de sa vision du monde et de ses choix, sans accueillir la réalité, la
nature des choses et sa propre nature humaine ¹⁶. Or « l’homme, lui aussi, est
donné par Dieu à lui-même et il doit donc respecter la structure naturelle
et morale dont il a été doté» ¹⁷.

L’homme autoréférencé se disloque. Un homme déraciné se trouve
désorienté et soumet son humanité aux possibilités de la technique. Il est
incapable d’affronter les défis qui se présentent à lui, à commencer par le
défi climatique et environnemental.

Un des thèmes majeurs de l’encyclique Laudato si’ est que « tout est
lié» ¹⁸. L’homme ne peut pas retrouver un juste rapport avec l’environne-
ment s’il ne retrouve pas en même temps un juste rapport avec lui-même.
Benoît XVI avait déjà fait remarquer que l’écologie de l’environnement doit
correspondre à une écologie de l’homme.

Le livre de la nature est unique et indivisible, qu’il s’agisse de l’envi-
ronnement comme de la vie, de la sexualité, du mariage, de la famille,
des relations sociales, en un mot du développement humain intégral.
Les devoirs que nous avons vis-à-vis de l’environnement sont liés
aux devoirs que nous avons envers la personne considérée en elle-
même et dans sa relation avec les autres. On ne peut exiger les uns
et piétiner les autres. C’est là une grave antinomie de la mentalité et
de la praxis actuelle qui avilit la personne, bouleverse l’environne-
ment et détériore la société. ¹⁹

En donnant davantage d’exemples, François reprend ce thème central
à sa pensée :

Le manque de préoccupation pour mesurer les préjudices causés à
la nature et l’impact environnemental des décisions est seulement
le reflet le plus visible d’un désintérêt pour reconnaître le message
que la nature porte inscrit dans ses structures mêmes. Quand on ne

¹⁶ Par «nature humaine» il faut entendre, non pas l’être humain à l’état de nature, sauvage,
mais ce que l’être humain est en lui-même, la structure de son être, à la fois corps et esprit,
libre et responsable, autonome et interdépendant, etc.

¹⁷ FRanÇois , Laudato si’, № 110, citant Centesimus annus. Voir aussi le texte de Benoît XVI
page 18.

¹⁸ Ibid., № 117.
¹⁹ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 51.



28 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

reconnaît pas, dans la réalité même, la valeur d’un pauvre, d’un em-
bryon humain, d’une personne vivant une situation de handicap —
pour prendre seulement quelques exemples — on écoutera difficile-
ment les cris de la nature elle-même. Tout est lié. Si l’être humain se
déclare autonome par rapport à la réalité et qu’il se pose en domina-
teur absolu, la base même de son existence s’écroule, parce qu’«au
lieu de remplir son rôle de collaborateur de Dieu dans l’œuvre de la
création, l’homme se substitue à Dieu et ainsi finit par provoquer la
révolte de la nature». ²⁰

Le pape parle du « message que la nature porte inscrit dans ses struc-
tures mêmes» ; il fait référence à « la réalité même». Ce n’est pas pour
des raisons religieuses que l’Église défend la valeur d’un embryon humain
ou d’un pauvre, mais c’est en raison de la réalité elle-même — corrobo-
rée par des données biologiques dans le cas de l’embryon²¹. Les questions
bioéthiques sont d’abord des questions sociales, et non des questions indi-
viduelles qui devraient être abandonnées au simple choix des citoyens. La
reconnaissance de la valeur unique de l’être humain n’est pas très en vogue
dans les milieux écologiques, très marqués par la conception libérale de la
liberté. Pourtant c’est bien ainsi que l’Église voit le problème de l’homme
dans son environnement, sinon on ne pourra pas trouver les moyens d’une
vraie révolution salutaire.

Cette situation nous conduit à une schizophrénie permanente,
qui va de l’exaltation technocratique qui ne reconnaît pas aux autres

²⁰ FRanÇois , Laudato si’, № 117.
²¹ Je vous partage un extrait d’un discours éclairant du pape aux médecins : «Dans de

nombreux lieux, la qualité de la vie est principalement liée aux possibilités économiques,
au “bien-être”, à la beauté et à la jouissance de la vie physique, en oubliant d’autres di-
mensions plus profondes — relationnelles, spirituelles et religieuses — de l’existence. En
réalité, à la lumière de la foi et de la juste raison, la vie humaine est toujours sacrée et
toujours “de qualité”. Il n’existe pas une vie humaine plus sacrée qu’une autre : chaque
vie humaine est sacrée ! […] Alors que si souvent, dans ma vie de prêtre, j’ai entendu des
objections. “Mais dis-moi, pourquoi l’Église s’oppose-t-elle à l’avortement par exemple?
C’est un problème religieux?” — “Non, non. Ce n’est pas un problème religieux” — “C’est
un problème philosophique?” — “Non, ce n’est pas un problème philosophique”. C’est
un problème scientifique, car il y a là une vie humaine et il n’est pas licite de tuer une
vie humaine pour résoudre un problème. “Mais non, la pensée moderne…” — “Écoute,
dans la pensée ancienne et dans la pensée moderne, le mot tuer signifie la même chose !”.
Cela vaut aussi pour l’euthanasie […]». FRanÇois , Discours à l’association des médecins
catholiques italiens, 15 novembre 2014.



1 La personne humaine 29

êtres une valeur propre, à la réaction qui nie toute valeur particu-
lière à l’être humain. Mais on ne peut pas faire abstraction de l’hu-
manité. Il n’y aura pas de nouvelle relation avec la nature sans un
être humain nouveau. Il n’y a pas d’écologie sans anthropologie adé-
quate. Quand la personne humaine est considérée seulement comme
un être parmi d’autres, qui procéderait des jeux du hasard ou d’un dé-
terminisme physique, « la conscience de sa responsabilité risque de
s’atténuer dans les esprits». Un anthropocentrisme dévié ne doit pas
nécessairement faire place à un “bio-centrisme”, parce que cela im-
pliquerait d’introduire un nouveau déséquilibre qui, non seulement
ne résoudrait pas les problèmes mais en ajouterait d’autres. On ne
peut pas exiger de l’être humain un engagement respectueux envers
le monde si on ne reconnaît pas et ne valorise pas en même temps
ses capacités particulières de connaissance, de volonté, de liberté et
de responsabilité. ²²

Puisque tout est lié, la défense de la nature n’est pas compatible
non plus avec la justification de l’avortement. Un chemin éducatif
pour accueillir les personnes faibles de notre entourage, qui parfois
dérangent et sont inopportunes, ne semble pas praticable si l’on ne
protège pas l’embryon humain, même si sa venue cause de la gêne
et des difficultés : «Si la sensibilité personnelle et sociale à l’accueil
d’une nouvelle vie se perd, alors d’autres formes d’accueil utiles à la
vie sociale se dessèchent». ²³

Quand l’être humain se met lui-même au centre, il finit par don-
ner la priorité absolue à ses intérêts de circonstance, et tout le reste
devient relatif. Par conséquent, il n’est pas étonnant que, avec l’om-
niprésence du paradigme technocratique et le culte du pouvoir hu-
main sans limites, se développe chez les personnes ce relativisme
dans lequel tout ce qui ne sert pas aux intérêts personnels immé-
diats est privé d’importance. Il y a en cela une logique qui permet de
comprendre comment certaines attitudes, qui provoquent en même
temps la dégradation de l’environnement et la dégradation sociale,
s’alimentent mutuellement. ²⁴

La culture du relativisme est la même pathologie qui pousse une
personne à exploiter son prochain et à le traiter comme un pur ob-
jet, l’obligeant aux travaux forcés, ou en faisant de lui un esclave
à cause d’une dette. C’est la même logique qui pousse à l’exploita-

²² FRanÇois , Laudato si’, № 118.
²³ Ibid., № 120.
²⁴ Ibid., № 122.



30 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

tion sexuelle des enfants ou à l’abandon des personnes âgées qui ne
servent pas des intérêts personnels. C’est aussi la logique intérieure
de celui qui dit : ‛Laissons les forces invisibles du marché réguler
l’économie, parce que ses impacts sur la société et sur la nature sont
des dommages inévitables’. S’il n’existe pas de vérités objectives ni
de principes solides hors de la réalisation de projets personnels et
de la satisfaction de nécessités immédiates, quelles limites peuvent
alors avoir la traite des êtres humains, la criminalité organisée, le
narcotrafic, le commerce de diamants ensanglantés et de peaux d’ani-
maux en voie d’extinction? N’est-ce pas la même logique relativiste
qui justifie l’achat d’organes des pauvres dans le but de les vendre
ou de les utiliser pour l’expérimentation, ou le rejet d’enfants parce
qu’ils ne répondent pas au désir de leurs parents? C’est la même lo-
gique du “utilise et jette”, qui engendre tant de résidus, seulement
à cause du désir désordonné de consommer plus qu’il n’est réelle-
ment nécessaire. Par conséquent, nous ne pouvons pas penser que
les projets politiques et la force de la loi seront suffisants pour que
soient évités les comportements qui affectent l’environnement, car,
lorsque la culture se corrompt et qu’on ne reconnaît plus aucune vé-
rité objective ni de principes universellement valables, les lois sont
comprises uniquement comme des impositions arbitraires et comme
des obstacles à contourner. ²⁵

Le pape en appelle ainsi à reconnaître des «vérités objectives» et des
«principes solides», dans un contexte culturel qui promeut au contraire
une vision autoréférencée de l’homme, c’est-à-dire une vision où l’homme
n’est pensé qu’à partir de lui-même et comme étant absolument souverain
sur lui-même, au point qu’une autre manière de penser à l’homme et à
ses relations avec l’environnement devient inimaginable. Il ne peut être
question de nature humaine ²⁶, et encore moins de transcendance. Cela a
des implications immenses dans la manière de voir la vie, l’éducation, la
société. Cela pose de sérieux problèmes quant à la construction de l’avenir.

Fratelli tutti met le doigt sur un autre problème récent, qui devient de
plus en plus préoccupant : une perte du sens de l’histoire, par un «dé-
constructionnisme où la liberté humaine prétend tout construire à partir
de zéro» ²⁷. À cela s’ajoutent les manifestations de la cancel culture. Fran-

²⁵ FRanÇois , Laudato si’, № 123.
²⁶ Voir p.26 pour la définition de ce mot.
²⁷ FRanÇois , Lettre encyclique Fratelli tutti, 3 octobre 2020, № 13.



1 La personne humaine 31

çois voit dans le déracinement historique la porte ouverte à de «nouvelles
formes de colonisation culturelle» et de totalitarisme, par une liberté qui

ne laisse subsister que la nécessité de consommer sans limites et
l’exacerbation de nombreuses formes d’individualisme dénuées de
contenu. C’est dans ce sens qu’allait un conseil que j’ai donné aux
jeunes : «Si quelqu’un vous fait une proposition et vous dit d’ignorer
l’histoire, de ne pas reconnaître l’expérience des aînés, de mépriser
le passé et de regarder seulement vers l’avenir qu’il vous propose,
n’est-ce pas une manière facile de vous piéger avec sa proposition
afin que vous fassiez seulement ce qu’il vous dit ? Cette personne
vous veut vides, déracinés, méfiants de tout, pour que vous ne fas-
siez confiance qu’à ses promesses et que vous vous soumettiez à ses
projets. C’est ainsi que fonctionnent les idéologies de toutes les cou-
leurs qui détruisent (ou dé-construisent) tout ce qui est différent et
qui, de cette manière, peuvent régner sans opposition. Pour cela elles
ont besoin de jeunes qui méprisent l’histoire, qui rejettent la richesse
spirituelle et humaine qui a été transmise au cours des générations,
qui ignorent tout ce qui les a précédés».

Pour avancer, il ne s’agit plus seulement de transformer le monde par le
haut, en changeant les lois ou les structures. Il s’agit de redonner à l’homme
la claire conscience de sa dignité, afin que les personnes, les groupes et les
nations répondent à leur vocation. Jean Paul II avait déjà amorcé ce renver-
sement : on ne change pas la société par le haut, par les mécanismes sociaux
et les institutions, mais plutôt par le bas, par les mœurs et la culture : c’est
la personne humaine au sein de la société civile qui est avant tout le sujet
du bien commun, et c’est d’autant plus vrai dans un monde à reconstruire,
où les valeurs morales universelles ne sont plus partagées.

À l’homme qui pense qu’il est surtout ce qu’il parvient à réaliser, qui dit
« je ne suis rien au départ et je peux devenir ce que je veux», la proposition
chrétienne rend l’homme à son être profond.

la liberté humaine n’est vraiment elle-même que lorsqu’elle répond à
la fascination de la technique par des décisions qui sont le fruit de la
responsabilité morale. […] Partant de la fascination qu’exerce la tech-
nique sur l’être humain, on doit retrouver le vrai sens de la liberté,
qui ne réside pas dans l’ivresse d’une autonomie totale, mais dans
la réponse à l’appel de l’être, en commençant par l’être que nous



32 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

sommes nous-mêmes. ²⁸

Autrement dit : celui qui est libre, ce n’est pas celui qui a la licence
de suivre ses envies — envies aujourd’hui pilotées par la fascination de la
technique — mais celui qui peut prendre du recul par rapport à son désir
premier et se demander : est-ce bien? Est-ce réellement bon, ou est-ce seule-
ment utile ? Est-ce digne de l’être humain? C’est seulement une liberté au-
thentique qui permet de découvrir et de respecter la dignité humaine chez
chaque être humain, voulu ou non, performant ou non, utile ou gênant ; et
de respecter la nature, ses rythmes et ses limites.

Le contenu de la dignité humaine a été présenté dans la théologie clas-
sique sous le vocable de loi naturelle, qui explicite cet «appel de l’être» ²⁹.

1.4 Vers une écologie intégrale

Ce souci pour la personne humaine pousse l’Église à intervenir dans la
discussion politique. Benoît XVI relevait que «parmi les différentes visions
concurrentes de l’homme proposées dans la société d’aujourd’hui, […] la
vision chrétienne a la particularité d’affirmer et de justifier la valeur in-
conditionnelle de la personne humaine et le sens de sa croissance»³⁰. Son

²⁸ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 70.
²⁹ Jacques Maritain développa ces notions dans un important discours, « Coopération dans

un monde divisé», à l’ouverture de la seconde conférence de l’UNESCO qui aboutira à
la Déclaration des droits de l’homme de 1948 : «que les esprits arrivent à se persuader
profondément de principes tels que les suivants : qu’une bonne politique est d’abord
et avant tout une politique juste ; que chaque peuple doit s’appliquer à comprendre la
psychologie, le développement et les traditions, les besoins matériels et moraux, la dignité
propre et la vocation historique des autres peuples ; […] qu’une communauté d’hommes
libres n’est pas concevable s’il n’y est pas reconnu que la vérité est l’expression de ce
qui est, le droit, de ce qui est juste, — et non pas de ce qui sert le mieux à un moment
donné l’intérêt du groupe humain ; qu’il n’est pas permis de mettre à mort un innocent
parce qu’il est devenu pour la nation un fardeau inutile et coûteux ou parce qu’il gêne le
succès des entreprises d’un groupe quelconque ; que la personne humaine a une dignité
que le bien même de la communauté suppose et se doit de respecter, et qu’elle a, comme
personne humaine, comme personne civique, comme personne sociale ou ouvrière, des
droits fondamentaux et des obligations fontamentales ; que le bien commun prime les
intérêts particuliers […] ; que le domaine des consciences est inviolable […].» (Cité dans
Jacques MaRitain , Le paysan de la Garonne, Un vieux laïc s’interroge à propos du temps
présent, 1966, p. 105).

³⁰ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 18.



1 La personne humaine 33

encyclique Caritas in veritate propose une nouvelle «civilisation de l’éco-
nomie» ³¹ basée sur la découverte que chaque personne humaine est un être
de don, un être qui se développe par le don : « l’être humain est fait pour le
don ; c’est le don qui exprime et réalise sa dimension de transcendance»³².
Dans ce cas, la gratuité n’est plus ce qu’on ajoute lorsque la justice écono-
mique est assurée, mais elle devient le moyen de vivre une vraie justice, où
tous sont acteurs car tous peuvent être sujets de don : un monde où tous
ont à donner et à recevoir.

À l’époque de la mondialisation, l’activité économique ne peut
faire abstraction de la gratuité, qui répand et alimente la solidarité
et la responsabilité pour la justice et pour le bien commun auprès de
ses différents sujets et acteurs. ³³

Le binôme exclusif marché-État corrode la socialité, alors que les
formes économiques solidaires, qui trouvent leur terrain le meilleur
dans la société civile sans se limiter à elle, créent de la socialité. Le
marché de la gratuité n’existe pas et on ne peut imposer par la loi
des comportements gratuits. Pourtant, aussi bien le marché que la
politique ont besoin de personnes ouvertes au don réciproque. ³⁴

Cette intuition sera poursuivie par François à travers le concept d’«éco-
logie intégrale» ³⁵.

L’écologie doit être à la fois environnementale, économique et sociale,
mais aussi culturelle et traduite dans la vie quotidienne.

C’est simultanément que l’on combat la pauvreté, rend la dignité aux
exclus et préserve la nature ³⁶. Cela nécessite de considérer ensemble les
«contextes humains, familiaux, de travail, urbains, et de la relation de
chaque personne avec elle-même»³⁷. Cela nécessite aussi des institutions
saines et une «amitié civique »³⁸.

³¹ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 38.
³² Ibid., № 34.
³³ Ibid., № 38.
³⁴ Ibid., № 39.
³⁵ FRanÇois , Laudato si’, chapitre 4. On peut remarquer clairement la continuité dans ce

que François propose comme «conversion écologique», notamment au № 220.
³⁶ Ibid., № 139.
³⁷ Ibid., № 141.
³⁸ Ibid., № 142.



34 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

L’écologie culturelle est attentive à défendre les cultures locales contre
l’hégémonie scientifique ³⁹, tandis que

la vision consumériste de l’être humain, encouragée par les engre-
nages de l’économie globalisée actuelle, tend à homogénéiser les
cultures et à affaiblir l’immense variété culturelle, qui est un trésor
de l’humanité. ⁴⁰

Pour y remédier il faut que les acteurs sociaux locaux puissent s’engager
« à partir de leur propre culture».

Même la notion de qualité de vie ne peut être imposée, mais elle doit
se concevoir à l’intérieur du monde des symboles et des habitudes
propres à chaque groupe humain.

On pourra trouver un exemple dans l’encouragement du pape aux familles
philippines de résister aux modèles occidentaux d’estompement de la fa-
mille et de redéfinition du mariage :

De même que nos peuples, à un moment de leur histoire sont parve-
nus à maturité pour dire «non» à toute colonisation politique, nous
devons comme famille être très très clairvoyants, très habiles et très
forts pour dire «non» à toute tentative de colonisation idéologique
de la famille. […] Tandis que trop de personnes vivent dans la pau-
vreté extrême, d’autres sont saisies par le matérialisme et par des
styles de vie qui détruisent la vie familiale et les exigences les plus
fondamentales de la morale chrétienne. Ce sont les colonisations
idéologiques. La famille est aussi menacée par les efforts croissants
de certains pour redéfinir l’institution même du mariage à travers le
relativisme, la culture de l’éphémère et un manque d’ouverture à la
vie. ⁴¹

Quant à l’écologie quotidienne, elle pousse à prendre soin du cadre de
vie et de logement, car c’est ainsi que l’on peut repousser le sentiment de
déracinement qui favorise les conduites antisociales et la violence⁴². Bien
des endroits sont privés des services essentiels à leurs habitants, en contra-
diction avec la reconnaissance de la dignité particulière de l’être humain⁴³.

³⁹ FRanÇois , Laudato si’, № 143.
⁴⁰ Ibid., № 144.
⁴¹ FRanÇois , Rencontre avec les familles, 16 janvier 2015.
⁴² FRanÇois , Laudato si’, № 149.
⁴³ Ibid., № 154.



1 La personne humaine 35

1.5 Miser sur un autre style de vie

Pour relever le grand défi qui se présente à l’humanité, le pape préco-
nise de «miser sur un autre style de vie», ce qui sera possible si l’homme
accepte de ne pas se définir comme liberté autonome et consommante, mais
comme liberté responsable, morale. Chacun devient alors acteur véritable
du changement.

Étant donné que le marché tend à créer un mécanisme consumé-
riste compulsif pour placer ses produits, les personnes finissent par
être submergées, dans une spirale d’achats et de dépenses inutiles.
Le consumérisme obsessif est le reflet subjectif du paradigme techno-
économique. Il arrive ce que Romano Guardini signalait déjà : l’être
humain «accepte les choses usuelles et les formes de la vie telles
qu’elles lui sont imposées par les plans rationnels et les produits
normalisés de la machine et, dans l’ensemble, il le fait avec l’impres-
sion que tout cela est raisonnable et juste». Ce paradigme fait croire
à tous qu’ils sont libres, tant qu’ils ont une soi-disant liberté pour
consommer, alors que ceux qui ont en réalité la liberté, ce sont ceux
qui constituent la minorité en possession du pouvoir économique
et financier. Dans cette équivoque, l’humanité postmoderne n’a pas
trouvé une nouvelle conception d’elle-même qui puisse l’orienter, et
ce manque d’identité est vécu avec angoisse. Nous possédons trop
de moyens pour des fins limitées et rachitiques. ⁴⁴

La situation actuelle du monde «engendre un sentiment de pré-
carité et d’insécurité qui, à son tour, nourrit des formes d’égoïsme
collectif».[145] Quand les personnes deviennent autoréférentielles
et s’isolent dans leur propre conscience, elles accroissent leur vora-
cité. En effet, plus le cœur de la personne est vide, plus elle a besoin
d’objets à acheter, à posséder et à consommer. Dans ce contexte, il
ne semble pas possible qu’une personne accepte que la réalité lui
fixe des limites. À cet horizon, un vrai bien commun n’existe pas
non plus. Si c’est ce genre de sujet qui tend à prédominer dans une
société, les normes seront seulement respectées dans la mesure où
elles ne contredisent pas des besoins personnels. C’est pourquoi nous
ne pensons pas seulement à l’éventualité de terribles phénomènes
climatiques ou à de grands désastres naturels, mais aussi aux catas-
trophes dérivant de crises sociales, parce que l’obsession d’un style
de vie consumériste ne pourra que provoquer violence et destruc-

⁴⁴ FRanÇois , Laudato si’, № 203.



36 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

tion réciproque, surtout quand seul un petit nombre peut se le per-
mettre. ⁴⁵

Alors le pape en appelle à notre «ouverture au bien, à la vérité et à
la beauté» ⁴⁶ : « je demande à chaque personne de ce monde de ne pas ou-
blier sa dignité que nul n’a le droit de lui enlever.» Il y a un défi éduca-
tif à relever, pour que nous puissions surmonter nos habitudes de grande
consommation. Il faut une éducation qui s’étende «aux différents niveaux
de l’équilibre écologique : au niveau interne avec soi-même, au niveau soli-
daire avec les autres, au niveau naturel avec tous les êtres vivants, au niveau
spirituel avec Dieu»⁴⁷. Sans se limiter à de l’information, il faut favoriser
«un changement personnel. C’est seulement en cultivant de solides vertus
que le don de soi dans un engagement écologique est possible.» ⁴⁸ Le pape
va jusqu’à demander « une certaine décroissance» :

l’heure est venue d’accepter une certaine décroissance dans quelques
parties du monde, mettant à disposition des ressources pour une
saine croissance en d’autres parties. Benoît XVI affirmait qu’« il est
nécessaire que les sociétés technologiquement avancées soient dis-
posées à favoriser des comportements plus sobres, réduisant leurs
propres besoins d’énergie et améliorant les conditions de son utilisa-
tion». ⁴⁹

Dans Fratelli tutti, François propose un «dialogue social», dialogue
entre les générations, mais aussi entre les univers sociaux qui constituent la
société (la culture populaire, la culture universitaire, la culture des jeunes,
la culture artistique et technologique, la culture économique et la culture
de la famille, et la culture des médias) ⁵⁰. Ce dialogue permet de dépasser
le relativisme pour chercher ensemble la vérité, fondement de la dignité
humaine, de la loi et de la société ⁵¹.

Résumons tout cela en quelques mots. L’Église catholique se préoccupe
de défendre la centralité de la personne humaine dans la vie sociale, éco-

⁴⁵ FRanÇois , Laudato si’, № 204. Comme début de réalisation chez nous de cette vision de
2015, je pense au mouvement des «Gilets jaunes» qui a commencé en octobre 2018.

⁴⁶ Ibid., № 205.
⁴⁷ Ibid., № 210.
⁴⁸ Ibid., № 211.
⁴⁹ Ibid., № 193.
⁵⁰ FRanÇois , Fratelli tutti, № 199.
⁵¹ Ibid., № 207.



2 Le bien commun 37

nomique, politique. Cela passe par la défense de la dignité humaine contre
toute tentative de réduction utilitariste qui, soit asservit la personne à des
intérêts prétendument plus élevés, définis à partir de l’efficacité et de la fas-
cination pour la technique, soit insinue qu’il y a des vies plus dignes que
d’autres, alors que c’est la personne humaine qui est sacrée. Pour défendre
la dignité humaine il est urgent de développer une conception de la liberté
qui ne soit pas centrée sur l’arbitraire, sur les possibilités techniques, mais
sur la réalité elle-même, sur le message inscrit dans la structure de l’être
(loi naturelle). L’être humain découvrira ainsi un style de vie basé sur ce
qui est bien, beau, bon, plutôt que ce qui est utile. Il pourra devenir un être
capable de donner et recevoir.

2 Le bien commun

Il y a deux façons de parler de ce qu’apporte la société aux êtres hu-
mains qui la compose. La première utilise le concept d’« intérêt général»,
la seconde parle de « bien commun». C’est la notion d’intérêt général qui
est utilisée le plus couramment. Il est bon de voir ce qu’elle recouvre et en
quoi le bien commun exprime une autre attente. C’est le bien commun que
promeut la pensée sociale de l’Église.

2.1 Le concept d’intérêt général

Parler d’intérêt général, c’est voir la réalité à partir de la notion d’« in-
térêt». L’intérêt se mesure à partir de l’individu. Le concept d’intérêt gé-
néral est né au XVIIIᵉ siècle avec la philosophie libérale, qui affirme que,
pour penser la vie humaine, le point de départ est la liberté des individus,
que l’État a pour vocation de garantir. La société s’organise spontanément
par l’action de toutes ces libertés. Adam Smith, à l’époque des Révolutions
américaines et françaises, affirme que l’action des individus guidés par leur
intérêt personnel concourt à l’intérêt de toute la société, par l’action d’une
«main invisible». En prenant du recul par rapport à cette conception, on
peut vraiment se demander quelle est cette «main» en laquelle beaucoup
mettent leur foi.

Dans cette conception, il n’y a pas de visée vers ce que devrait être



38 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

une société idéale. Ce qui compte est la satisfaction des besoins jugés es-
sentiels des individus. Et dans la détermination de ces besoins, le domaine
économique prend pratiquement toute la place. C’est là que la société peut
être utile à l’individu. Si on parle de «bien-être», ce sera d’abord en terme
de pouvoir d’achat, puis dans la possibilité d’accéder à un certain confort
extérieur et intérieur.

La démocratie semble le meilleur système capable d’orchestrer ce
concert des intérêts particuliers en intérêt général, par le simple jeu de la
majorité. C’est par ce mécanisme qu’on espère obtenir un consensus social
suffisant pour résoudre les grands défis qui s’imposent à nous. Or, depuis
l’époque des pères du libéralisme, le consensus social repose sur de moins
en moins de valeurs partagées, notamment à cause de l’érosion des réfé-
rences religieuses, familiales ou sociales. Il y a une réelle panne de sens
individuel et collectif, qui mène à une archipellisation de la société.

Dans l’élan de la philosophie des Lumières, on a pensé que les valeurs
d’un humanisme sans Dieu étaient suffisamment évidentes pour pouvoir
se dispenser de références religieuses. Aujourd’hui les valeurs humanistes
ressemblent souvent à un bouquet de fleurs coupées qui commencent à
faner inexorablement. La valeur évidente d’un évangile laïc, «aimez-vous
les uns les autres», se voit opposer la réponse : pourquoi devrais-je aimer
celui qui me gène ou est différent de moi?

On entend partout que les démocraties traversent une crise de légi-
timité. Des analystes pointent un manque de performance des systèmes
démocratiques, mais il faut plutôt chercher le problème du côté d’un ou-
bli des réelles fondations. Or, les défis qu’il nous faut affronter en tant
que société ne cessent de gonfler. Combien peu devait-on se soucier de
l’environnement au début du XXᵉ siècle, par exemple? Ou qu’avait-on à
l’époque comme possibilité de diagnostic prénatal ? Sans parler de l’impor-
tance grandissante des flux migratoires, des discriminations religieuses, de
l’avènement des géants de l’information, du big data, de l’intelligence arti-
ficielle, etc.

2.2 Des intérêts aux biens

Avant que ne s’impose cette idée que l’individu préexiste à la société, il
était clair pour tout le monde que l’homme n’est devenu homme que par la



2 Le bien commun 39

vie sociale et ses interactions. Aristote l’avait affirmé. Saint Thomas d’Aquin
en fera la théorie du bien commun.

La section précédente nous a permis de sentir la richesse de la personne
humaine, dont la réalisation dépasse de loin le cadre de son intérêt lu à
partir de l’exercice de sa liberté. Il y a des biens de l’être humain, qui font
partie de sa «nature», comme son intériorité, sa capacité relationnelle, sa
créativité, son souci du plus faible et son orientation vers le don et l’accueil,
son désir de comprendre l’univers et le sens de sa vie, sa sensibilité à la
beauté, etc. On a entendu le pape François parler de la «sacralité de la
personne humaine». Or, une bonne partie de ce qui est un bien de l’homme
lui est accessible par la société. Saint Thomas prend l’exemple de la parole.
Pouvoir parler est un bien pour chaque être humain. Mais c’est dans la
vie sociale que ce bien naît et se développe ⁵². Cela montre qu’il y a un
bien commun qui permet la réalisation des biens personnels. Nous nous
trouvons situés au-delà d’une gestion des intérêts particuliers en intérêt
général pilotée par une liberté autoréférencée.

2.3 Un bien de tous et pour chacun

L’idée que l’être humain est devenu tel par la vie en société ne signifie
pourtant pas qu’il existe pour elle. Il y a un va et vient constant. Dans la
perspective qui se fonde sur la foi chrétienne, d’une part l’homme est «le
sujet, le fondement et la fin » de la vie sociale ⁵³ ; d’autre part, c’est en partie
en elle et par elle qu’il se réalise. Le but de la société est d’assurer que
les hommes puissent accéder à la fois au bonheur de vivre ensemble et à
l’accomplissement de leur humanité.

C’est à partir du cœur de l’homme qu’il faut rechercher ce bien com-
mun à construire ensemble. Cela nécessite de contenir d’autres réalités qui
tendent à s’imposer à l’homme comme des nécessités absolues : le service
de l’État, du Parti, de la croissance, du pouvoir d’achat, ou de je ne sais
quoi d’autre. Plus précisément, « la communauté politique […] existe pour
obtenir une fin impossible à atteindre autrement : la pleine croissance de

⁵² Cf. François Flahaut , «Pour une conception renouvelée du bien commun», in : Études,
418 (2013), p. 773-783, p. 775.

⁵³ Pie XII , Radio-message, 24 décembre 1944.



40 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

chacun de ses membres, appelés à collaborer de façon stable pour réaliser
le bien commun»⁵⁴.

Cette articulation est décrite très finement par Benoît XVI :

À côté du bien individuel, il y a un bien lié à la vie en société : le
bien commun. C’est le bien du «nous tous», constitué d’individus, de
familles et de groupes intermédiaires qui forment une communauté
sociale. Ce n’est pas un bien recherché pour lui-même, mais pour les
personnes qui font partie de la communauté sociale et qui, en elle
seule, peuvent arriver réellement et plus efficacement à leur bien.
C’est une exigence de la justice et de la charité que de vouloir le bien
commun et de le rechercher. ⁵⁵

De quoi est-il constitué plus précisément? On ne peut pas le délimi-
ter ⁵⁶, mais dire comment le poursuivre. Par «bien commun» on entend
bien plus que les choses que tous partagent comme l’eau, l’air, l’environne-
ment, etc. Veiller au bien commun comprend « l’engagement pour la paix,
l’organisation des pouvoir de l’État, un ordre juridique solide, la sauvegarde
de l’environnement, la prestation des services essentiels aux personnes, et
dont certains sont en même temps des droits de l’homme : alimentation,
logement, travail, éducation et accès à la culture, transport, santé, libre cir-
culation des informations et tutelle de la liberté religieuse», à quoi il faut
ajouter «une véritable coopération internationale»⁵⁷. La famille fait éga-
lement partie des biens de l’homme. Le pape François précise que le bien
commun «présuppose le respect de la personne humaine comme telle, avec

⁵⁴ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium de la doctrine sociale de l’Église,
avril 2004, uRl : http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/
documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html, № 384.

⁵⁵ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 7.
⁵⁶ La pensée occidentale moderne tend à réduire la réalité à sa dimension économique. Est

considéré comme un «bien» ce qui augmente la capacité de consommation, grâce aux
bénéfices, au capital, à la productivité. Les grandes religions du monde et de nombreuses
traditions philosophiques ont tendance, au contraire, à présenter une vue holistique de la
réalité humaine, avec ses différentes dimensions : économique, politique, sociale, cultu-
relle et spirituelle. Pour elles, un «bien» est ce qui améliore en même temps l’espace de
liberté individuelle, le bien commun de tous les membres de la société, la solidarité et la
paix dans les relations sociales, la beauté et la fécondité de notre environnement naturel
et la capacité d’entrer en relation avec une réalité transcendante. (source : AEFJN, gr. de
travail souveraineté alimentaire, Netzwerk Afrika Deutschland 2011).

⁵⁷ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 166.

http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html


2 Le bien commun 41

des droits fondamentaux et inaliénables ordonnés à son développement in-
tégral» ⁵⁸. Les dimensions spirituelles de ce bien commun ne doivent pas
être mises de côté comme des choses qui n’intéressent pas la société et qui
seraient du domaine purement privé. Déjà en 1963 dans Pacem in terris,
Jean XXIII soulignait clairement :

Nous devons attirer l’attention sur le fait que le bien commun
concerne l’homme tout entier, avec ses besoins tant spirituels que
matériels. Conçu de la sorte, le bien commun réclame des gouver-
nements une politique appropriée, respectueuse de la hiérarchie des
valeurs, ménageant en juste proportion au corps et à l’âme les res-
sources qui leur conviennent. ⁵⁹

2.4 Servir le bien commun

Étant donné sa destination, le bien commun est «un bien auquel tous et
chacun ont le droit de participer dans une mesure proportionnelle»⁶⁰. De
droit, il appartient à tous et ne peut appartenir à personne en particulier.
Ce n’est qu’ensemble qu’on peut l’atteindre, le conserver, le développer.
C’est en quelque sorte le bien de la communauté, du «nous-tous». Il doit
être l’objectif premier de la société. Il nécessite l’engagement de chacun
sans exception, dans le sens de la promotion de la personne humaine. Le
servir « requiert la capacité de réaliser le bien des autres comme si c’était
le sien et de le rechercher constamment»⁶¹. Cela touche aussi à l’activité
économique, qui ne doit pas avoir le profit comme finalité, mais «se lais-
ser toujours interroger par un sens plus large de la vie», afin de «servir
vraiment le bien commun, par ses efforts de multiplier et rendre plus ac-
cessibles à tous les biens de ce monde»⁶². Le bien commun doit être « la
boussole qui oriente l’activité productive, afin que croisse une économie
de tous et pour tous» ⁶³.

C’est le souci du bien commun qui pousse les chrétiens et l’Église à
s’engager dans la société, à interpeller, à chercher avec d’autres comment

⁵⁸ FRanÇois , Laudato si’, № 157.
⁵⁹ Jean XXIII , Lettre encyclique Pacem in terris, 11 avril 1963, № 57.
⁶⁰ LÉon XIII , Lettre encyclique Rerum novarum, 15 mai 1891, № 37.
⁶¹ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 167.
⁶² FRanÇois , Exhortation apostolique Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, № 203.
⁶³ FRanÇois , Audience aux entrepreneurs italiens, 27 février 2016.



42 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

mieux vivre ensemble. Et à le faire au nom de la foi.

En conséquence, personne ne peut exiger de nous que nous re-
léguions la religion dans la secrète intimité des personnes, sans au-
cune influence sur la vie sociale et nationale, sans se préoccuper de
la santé des institutions de la société civile, sans s’exprimer sur les
événements qui intéressent les citoyens. Qui oserait enfermer dans
un temple et faire taire le message de saint François d’Assise et de la
bienheureuse Teresa de Calcutta? Ils ne pourraient l’accepter. Une
foi authentique — qui n’est jamais confortable et individualiste —
implique toujours un profond désir de changer le monde, de trans-
mettre des valeurs, de laisser quelque chose de meilleur après notre
passage sur la terre. Nous aimons cette magnifique planète où Dieu
nous a placés, et nous aimons l’humanité qui l’habite, avec tous ses
drames et ses lassitudes, avec ses aspirations et ses espérances, avec
ses valeurs et ses fragilités. La terre est notre maison commune et
nous sommes tous frères. ⁶⁴

2.5 Le bien commun et les droits de l’homme

Aujourd’hui la notion de «bien commun» est perçue par beaucoup
comme totalitaire, comme un empiétement sur la liberté individuelle. Que
s’est-il passé?

Les droits de l’homme ont été précisés au cours des XVIIᵉ et XVIIIᵉ
siècles dans le monde anglo-saxon (Petition of Rights de 1628, Habeas cor-
pus act de 1679, Bill of Rights de 1689, Déclaration d’indépendance des États-
Unis de 1776) puis en France (Déclaration des droits de l’homme et du ci-
toyen en 1789). Bien qu’ils soient souvent présentés comme le produit de
la pensée des Lumières, ces droits sont également le rappel de droits déjà
précisés au Moyen Âge en faveur des hommes libres (par exemple la Ma-
gna carta de 1215), dont la déclaration devenait de plus en plus urgente
devant l’absolutisation croissante du pouvoir des rois depuis la fin de la
Renaissance ⁶⁵.

⁶⁴ FRanÇois , Evangelii gaudium, № 183.
⁶⁵ On pourrait penser que l’apport des Lumières fut de considérer que tout homme devait

bénéficier des droits faits à l’homme libre. Mais ce n’est pas si simple, car de nombreux
philosophes des Lumières manifestaient un racisme pseudo-scientifique surprenant. Vol-
taire parle ainsi des «nègres» : «Leurs yeux ronds, leur nez épaté, leurs lèvres toujours
grosses, leurs oreilles différemment figurées, la laine de leur tête, la mesure même de



2 Le bien commun 43

La déclaration française «des droits de l’homme et du citoyen» se ré-
férait explicitement à Dieu, désigné en 1789 comme l’«Être suprême». Les
droits sont considérés comme naturels, c’est-à-dire qu’ils appartiennent à
tout individu de par sa nature même. Ils sont constatés, «déclarés» ; ce ne
sont pas des droits créés ou accordés par les révolutionnaires, qui pour-
raient être perdus. Ces droits sont imprescriptibles, « inaliénables et sa-
crés». À cette époque, les droits de l’homme expriment encore les biens
de l’homme et ils esquissent une base plus juste du bien commun.

Bien plus tard, à la fin de la seconde guerre mondiale, après une pre-
mière décomposition des sociétés, le choc d’indignation provoqué par les
atrocités nazies a conduit à un consensus assez large parmi la communauté
internationale pour élargir la Charte des Nations unies par une affirmation
des droits des individus. Cela donnera lieu à la «Déclaration universelle des
droits de l’homme» en 1948. Mais on a perçu clairement à ce moment-là
que le socle des droits de l’homme s’était décomposé dans les visions libé-
rales ou communistes de l’être humain. Il n’a plus été possible de fonder ces
droits en affirmant qu’on les proclamait sous le regard de Dieu ou qu’il déri-
vaient de la nature humaine. Les droits de l’homme ont été proclamés dans
un grand élan de stupeur devant le mal commis, mais ils manquent mainte-
nant de fondements. On reste avec la question : pourquoi les hommes ont-
ils des droits que n’ont pas les autres vivants ? Il n’y a pas eu d’autre possi-
bilité que de s’en tenir à une sorte d’évidence interne, quand bien même ces
droits n’étaient pas acceptés dans tous les pays. En fin de compte les droits
de l’homme s’imposent plus ou moins au processus démocratique sans être
fondés dans un consensus philosophique mais seulement sur le choc d’in-
dignation envers la tragédie historique des génocides contemporains ⁶⁶.

Une fois qu’on a pris conscience de cette évolution de la pensée et de
ses impasses, il demeure l’invitation à considérer que ces droits relèvent du
droit «naturel», qu’ils sont des droits innés, reconnus comme inhérents à
la nature humaine. On attend du droit «positif» de traduire ce droit natu-
rel dans des dispositions légales concrètes applicables dans l’époque et le
lieu où l’on se trouve. Les énoncés juridiques pourront différer entre eux

leur intelligence, mettent entre eux et les autres espèces d’hommes des différences pro-
digieuses» (Essai sur les Mœurs et l’esprit des Nations, 1756, tome 1, p.7).

⁶⁶ Geneviève MÉdevielle , «La foi chrétienne, ressource pour vivre les questions de so-
ciété», in : Théologiques, 14/1-2 (2006), p. 81-106, note 18.



44 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

selon les cultures, mais ils convergent vers le même but : reconnaître et pro-
téger les droits que l’homme a par nature ⁶⁷. On appelle cela la conception
réaliste des droits de l’homme, par opposition à un autre point de vue : posi-
tiviste, qui refuse d’invoquer l’idée de nature humaine, considérée comme
une notion métaphysique inaccessible. Dans cette dernière perspective, la
loi doit être respectée simplement parce qu’elle est la loi, dans la mesure
où elle a été édictée de la manière prévue par la Constitution. Ici, il n’y a
plus de vérité de l’homme ni sur l’homme s’imposant par sa seule force à
la raison. Le législateur devient l’instance absolue. Pourtant, la protection
offerte par la seule Constitution de l’État ne suffit pas, car en définitive « la
constitution elle-même ou bien exprime des valeurs absolues ou bien peut
être modifiée» ⁶⁸.

2.6 Quand les «droits individuels» assiègent le bien com-
mun

Lorsqu’on ne peut rien dire de la nature de l’homme, le champ est libre
pour revendiquer de «  nouveaux droits», comme le droit à l’avortement ⁶⁹
ou le droit à avoir des enfants par tous les moyens techniques possibles,
ou le droit au mariage sans considération de la différence des sexes néces-
saire à la procréation et la fondation d’une famille, ou le droit d’exiger d’un
médecin dont la vocation est de guérir qu’il nous donne la mort, etc. Ces
« nouveaux droits» procèdent de négociations et de décisions entre indivi-

⁶⁷ Cf. Michel Schooyans , La morale chrétienne face aux «nouveaux droits » de l’homme, Do-
cument de travail pour le conseil pontifical Cor Unum, inédit, 4 février 2013.

⁶⁸ Serge-Thomas Bonino , «Questions autour du document : À la recherche d’une éthique
universelle. Nouveau regard sur la loi naturelle», in : Transversalités – Revue de l’Institut
catholique de Paris, 117 (janvier 2011-mars 2011), p. 11-25, p. 24.

⁶⁹ Dissimulé adroitement dans la notion de droits sexuels et reproductifs. C’est ainsi qu’en
2010 le parlement européen a voté par 381 voix contre 253 le « rapport Tarabella» qui,
tout en dénonçant la violence faite aux femmes et bien d’autres discriminations injustes,
« insiste sur le fait que les femmes doivent avoir le contrôle de leurs droits sexuels et
reproductifs, notamment grâce à un accès aisé à la contraception et à l’avortement ; in-
siste sur le fait que les femmes doivent avoir accès gratuitement à des consultations
sur l’avortement ; soutient par conséquent, comme dans sa résolution précitée du 3 sep-
tembre 2008, les mesures et actions visant à améliorer l’accès des femmes aux services
de santé sexuelle et reproductive et à mieux les informer de leurs droits et des ser-
vices disponibles». (www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do ?type=TA&reference=P7-
TA-2010-0021&language=FR)

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?type=TA&reference=P7-TA-2010-0021&language=FR
http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?type=TA&reference=P7-TA-2010-0021&language=FR


2 Le bien commun 45

dus ou entre groupes influents, les lobbies. S’ils sont validés par la norme
suprême, ils acquièrent force de loi. Dans nos sociétés occidentales, les mé-
dias se font caisse de résonance pour la revendication de toutes sortes de
nouveaux droits individuels. À terme, la recherche du bien commun s’in-
cline devant l’accumulation des requêtes de chacun à vivre comme il l’en-
tend et à mettre les autres au service de cette volonté ⁷⁰.

Au nom du bien commun, le pape Benoît XVI, dans Caritas in veritate,
propose de tenir ensemble l’invocation des droits et la reconnaissance des
devoirs de chacun, d’une manière telle que les droits se trouvent renforcés
de façon juste par les devoirs, au lieu de tomber dans l’arbitraire. C’est donc
le bien commun qui guide la juste revendication des droits.

Aujourd’hui, nombreux sont ceux qui sont tentés de prétendre ne
rien devoir à personne, si ce n’est à eux-mêmes. Ils estiment n’être
détenteurs que de droits et ils éprouvent souvent de grandes difficul-
tés à grandir dans la responsabilité à l’égard de leur développement
personnel intégral et de celui des autres. C’est pourquoi il est im-
portant de susciter une nouvelle réflexion sur le fait que les droits
supposent des devoirs sans lesquels ils deviennent arbitraires. Aujour-
d’hui, nous sommes témoins d’une grave contradiction. Tandis que,
d’un côté, sont revendiqués de soi-disant droits, de nature arbitraire
et voluptuaire, avec la prétention de les voir reconnus et promus par
les structures publiques, d’un autre côté, des droits élémentaires et
fondamentaux d’une grande partie de l’humanité sont ignorés et vio-
lés. On a souvent noté une relation entre la revendication du droit
au superflu ou même à la transgression et au vice, dans les sociétés
opulentes, et le manque de nourriture, d’eau potable, d’instruction
primaire ou de soins sanitaires élémentaires dans certaines régions
sous-développées ainsi que dans les périphéries des grandes métro-
poles. Cette relation est due au fait que les droits individuels, déta-
chés du cadre des devoirs qui leur confère un sens plénier, s’affolent
et alimentent une spirale de requêtes pratiquement illimitée et pri-
vée de repères. L’exaspération des droits aboutit à l’oubli des devoirs.
Les devoirs délimitent les droits parce qu’ils renvoient au cadre an-
thropologique et éthique dans la vérité duquel ces derniers s’insèrent
et ainsi ne deviennent pas arbitraires. C’est pour cette raison que les

⁷⁰ Car on se préoccupe peu de ce que devient le médecin socialement tenu de pratiquer
l’avortement ou l’euthanasie ; ni d’enfreindre le droit de l’enfant fabriqué à partir de ga-
mètes donnés anonymement, etc.



46 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

devoirs renforcent les droits et situent leur défense et leur promotion
comme un engagement à prendre en faveur du bien. ⁷¹

Laisser la revendication des droits suivre son propre cours sans réfé-
rence aux devoirs qui naissent de ce qu’est «être homme» conduit à ce
que ces droits sont eux-mêmes fragilisés, par l’arbitraire qui les promeut :

Si, par contre, les droits de l’homme ne trouvent leur propre fon-
dement que dans les délibérations d’une assemblée de citoyens, ils
peuvent être modifiés à tout moment et, par conséquent, le devoir
de les respecter et de les promouvoir diminue dans la conscience
commune. Les Gouvernements et les Organismes internationaux
peuvent alors oublier l’objectivité et l’« indisponibilité» des droits.
Quand cela se produit, le véritable développement des peuples est
mis en danger. De tels comportements compromettent l’autorité des
Organismes internationaux, surtout aux yeux des pays qui ont le plus
besoin de développement. Ceux-ci demandent, en effet, que la com-
munauté internationale considère comme un devoir de les aider à
être « les artisans de leur destin», c’est-à-dire à assumer eux-mêmes
à leur tour des devoirs. Avoir en commun des devoirs réciproques mo-
bilise beaucoup plus que la seule revendication de droits.

Le pape François l’a encore rappelé en 2014 aux députés européens :

il convient de faire attention pour ne pas tomber dans des équi-
voques qui peuvent naître d’un malentendu sur le concept de droits
humains et de leur abus paradoxal. Il y a en effet aujourd’hui la
tendance à une revendication toujours plus grande des droits in-
dividuels — je suis tenté de dire individualistes —, qui cache une
conception de la personne humaine détachée de tout contexte social
et anthropologique, presque comme une «monade» (μονάς), tou-
jours plus insensible aux autres «monades» présentes autour de soi.
Au concept de droit, celui — aussi essentiel et complémentaire — de
devoir, ne semble plus associé, de sorte qu’on finit par affirmer les
droits individuels sans tenir compte que tout être humain est lié à
un contexte social dans lequel ses droits et devoirs sont connexes à
ceux des autres et au bien commun de la société elle-même.

Par conséquent je considère qu’il est plus que jamais vital d’ap-
profondir aujourd’hui une culture des droits humains qui puisse sa-
gement relier la dimension individuelle, ou mieux, personnelle, à

⁷¹ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 43.



2 Le bien commun 47

celle de bien commun, de ce «nous-tous» formé d’individus, de fa-
milles et de groupes intermédiaires qui s’unissent en communauté
sociale. En effet, si le droit de chacun n’est pas harmonieusement or-
donné au bien plus grand, il finit par se concevoir comme sans limites
et, par conséquent, devenir source de conflits et de violences. ⁷²

2.7 Politique et bien commun

Le Concile Vatican II rappelle que la communauté politique existe pour
le bien commun. «Elle trouve en lui sa pleine justification et sa significa-
tion et c’est de lui qu’elle tire l’origine de son droit propre.» ⁷³. Celle-ci doit
agir comme une réelle force morale qui suscite le sens des responsabili-
tés pour orienter vers le bien commun les énergies de tous. Les citoyens
confrontés à l’abus de pouvoir doivent pouvoir défendre leurs droits tout
en gardant en vue le bien commun. Les pouvoirs publics doivent viser à
« la formation d’un homme cultivé, pacifique, bienveillant à l’égard de tous,
pour l’avantage de toute la famille humaine»⁷⁴. Nous avons la chance de
voir une réalisation de cela dans les discours du Roi Philippe. À l’inverse,
nous sommes souvent désolés des positionnements clientélistes de beau-
coup de politiciens, favorisés par le manque d’engagement des médias en
faveur du bien commun.

2.8 Médias et souci du bien commun

La liberté de la presse joue un grand rôle dans la stabilisation de la
démocratie, permettant une information objective sur le travail réel des
élus. Mais peu à peu un glissement s’est opéré du contrôle social au scep-
ticisme généralisé. On voit les médias contemporains faire la promotion
d’un homme de plus en plus isolé dans des revendications particulières. Le
discrédit s’en trouve jeté sur toute institution, qu’elle soit politique ou reli-
gieuse. Ainsi une sorte de bulle médiatique, artificiellement gonflée de sous-
entendus alarmistes, se crée aussitôt autour des déclarations de tel homme
politique, ou de tel évêque. Dans une telle situation, le bien commun,

⁷² FRanÇois , Discours au Parlement européen.
⁷³ Concile Vatican II , Constitution pastorale Gaudium et spes, 7 décembre 1965, № 74 §1.
⁷⁴ Ibid., № 74 §6.



48 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

d’abord garanti par l’œil médiatique, se trouve menacé. On ne construit
plus rien ensemble ; au contraire les médias qui atomisent l’homme et le
conditionne toujours plus profondément se désintéressent de la question
du bien commun. Cependant, comme le relève Benoît XVI, d’autres forces
sont à la manœuvre, qui favorisent « leur subordination au calcul écono-
mique, dans le but de dominer les marchés et, ce qui n’est pas le moins,
au désir d’imposer des paramètres culturels de fonctionnement à des fins
idéologiques et politiques » ⁷⁵.

Il est urgent de se rapporter à nouveau aux médias avec la question de
leur finalité en faveur de l’homme. Le premier qui ait placé les médias dans
la perspective du bien des personnes pourrait être l’archevêque de Cracovie,
Karol Wojtyła, qui déclara lors des débats du Concile que les instruments de
communication sociale doivent viser une valeur supérieure : avoir pour fin
la croissance de l’homme. « La valeur est d’autant plus supérieure qu’elle
perfectionne la personne humaine en tant que telle. Ainsi, le bon usage
des instruments est celui qui promeut la vraie culture humaine et favorise
la vie intérieure». Leur usage qui «n’apporte rien à la culture et à la vie
intérieure» est un «abus » ⁷⁶. L’impact des médias exige de réfléchir à leur
raison d’être, à ce qui les légitimise :

Conformément à ce que requiert une gestion correcte de la mon-
dialisation et du développement, le sens et la finalité des médias
doivent être recherchés sur une base anthropologique. ⁷⁷

Ce sont non seulement les possibilités des médias qui sont à considérer
mais aussi leur message sur l’homme et sur la société :

Cela signifie qu’ils peuvent être une occasion d’humanisation
non seulement quand, grâce au développement technologique, ils
offrent de plus grandes possibilités de communication et d’informa-
tion, mais surtout quand ils sont structurés et orientés à la lumière
d’une image de la personne et du bien commun qui en respecte les
valeurs universelles.

Au lieu du mythe du « plus on est connecté mieux c’est», au lieu de la

⁷⁵ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 73.
⁷⁶ Karol Wojtyla, intervention rapportée par Pierre d’ORnellas , Liberté que dis-tu de toi-
même? Vatican II 1959-1965, Paris : Parole et Silence, 1999, 707 p., p. 265 s.

⁷⁷ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 73.



3 La destination universelle des biens 49

recherche effrénée du sensationnel et de la nouveauté, il faut se demander :
y a-t-il de véritables valeurs qui sont promues, et lesquelles ?

Les moyens de communication sociale ne favorisent pas la liberté
de tous et n’universalisent pas le développement et la démocratie
pour tous, simplement parce qu’ils multiplient les possibilités d’inter-
connexion et de circulation des idées. Pour atteindre de tels objectifs,
il faut qu’ils aient pour objectif principal la promotion de la dignité
des personnes et des peuples, qu’ils soient expressément animés par
la charité et mis au service de la vérité, du bien et d’une fraternité
naturelle et surnaturelle.

Tout cela découle d’une conception juste de la liberté, qui n’est pas un
absolu mais existe pour permettre une autre valeur qui la dépasse : la com-
munion dans l’amour.

Dans l’humanité, en effet, la liberté est intrinsèquement liée à ces
valeurs supérieures. Les médias peuvent constituer une aide puis-
sante pour faire grandir la communion de la famille humaine et
l’ethos des sociétés, quand ils deviennent des instruments de pro-
motion de la participation de tous à la recherche commune de ce qui
est juste.

Après les événements autour de Charlie Hebdo, on a beaucoup parlé de
liberté d’expression. Au terme de cette réflexion il apparaît clairement que
cette liberté n’est pas un absolu, un en-soi à préserver pour elle-même, mais
qu’elle doit être assurée en vue de soutenir le bien commun. La liberté d’ex-
pression a comme finalité le bien de chaque homme et le développement
de la vie sociale.

3 La destination universelle des biens

3.1 Cadre général

Le principe de la destination universelle des biens vient poser la ques-
tion du bien-fondé de la propriété privée, étant donné la nécessité que nous
avons découverte de promouvoir dans toutes les situations le bien commun.
Par sa nature le bien commun exige que tous puissent y prendre part ⁷⁸. Or

⁷⁸ Jean XXIII , Pacem in terris, № 56.



50 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

ce bien commun s’étend à tout l’univers créé, comme l’a souligné avec force
le concile Vatican II :

Dieu a destiné la terre et tout ce qu’elle contient à l’usage de tous les
hommes et de tous les peuples, en sorte que les biens de la création
doivent équitablement affluer entre les mains de tous, selon la règle
de la justice, inséparable de la charité. ⁷⁹

La terre est donnée par Dieu aux hommes pour que tous puissent y
vivre dignement, « sans exclure ni privilégier personne»⁸⁰. Chaque fois que
ce n’est pas le cas, il y a violation de « la règle de la justice», et donc de la
charité. Du point de vue de la foi chrétienne, le principe de la propriété pri-
vée, érigé en absolu dans nos sociétés libérales, n’est en réalité pas un prin-
cipe absolu. Léon XIII notait en 1891 que, si l’autorité publique ne peut pas
abolir la propriété privée — à l’opposé du projet communiste —, elle peut
néanmoins « en tempérer l’usage et le concilier avec le bien commun»⁸¹.

Récemment un homme en Italie a été acquitté d’un vol de nourriture
dans un supermarché car il était tenaillé par la faim. C’est une traduction de
ce principe au niveau personnel. Une autre application de ce principe s’ob-
serve en Allemagne au sortir de la guerre, lors du rigoureux hiver 1946-47
où des trains de charbon furent pillés par des civils. Le cardinal de Cologne,
Josef Frings, rassure la population dans un sermon devenu célèbre :

Nous vivons en des temps où la misère est telle qu’un particulier a le
droit de prendre ce dont il a besoin pour sa vie et pour sa santé, s’il
n’y a pas pour lui d’autre moyen de se le procurer par son travail ou
en mendiant.
Malheureusement je crois que trop souvent on a passé les limites. Et
en pareil cas il n’y a qu’une chose à faire : rendre immédiatement ce
qui a été mal acquis, autrement il n’y aura aucun pardon de la part
de Dieu.

Ce sermon est à l’origine d’un nouveau verbe en allemand : fringsen, qui
désigne l’action de se procurer de quoi survivre par tous les moyens.

⁷⁹ Concile Vatican II , Gaudium et spes, № 69, reprenant une formule de Pie XII lors d’un
radio-message à la Pentecôte 1941.

⁸⁰ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 171.
⁸¹ LÉon XIII , Rerum novarum, № 35.



3 La destination universelle des biens 51

3.2 La propriété privée, justification et limites dans le cadre
du bien commun

Nous avons déjà évoqué la destination universelle des biens au sujet
des Pères de l’Église ⁸². Pour l’Église, voler quelqu’un qui est dans l’abon-
dance en cas de nécessité vitale n’est pas punissable. Ce principe avait été
démontré très clairement au XIIIᵉ siècle par saint Thomas d’Aquin dans sa
Somme théologique, lorsqu’il posait la question «Est-il permis de voler en
cas de nécessité ?»

Ce qui est de droit humain ne saurait déroger au droit naturel
ou au droit divin. Or, selon l’ordre naturel établi par la providence
divine, les êtres inférieurs sont destinés à subvenir aux nécessités de
l’homme. C’est pourquoi leur division et leur appropriation, œuvre
du droit humain, n’empêchent pas de s’en servir pour subvenir aux
nécessités de l’homme. Voilà pourquoi les biens que certains pos-
sèdent en surabondance sont dus, de droit naturel, à l’alimentation
des pauvres ; ce qui fait dire à S. Ambroise, et ses paroles sont repro-
duites dans les Décrets : «C’est le pain des affamés que tu détiens ;
c’est le vêtement de ceux qui sont nus que tu renfermes ; ton argent,
c’est le rachat et la délivrance des miséreux, et tu l’enfouis dans la
terre.»

Toutefois, comme il y a beaucoup de miséreux et qu’une fortune
privée ne peut venir au secours de tous, c’est à l’initiative de chacun
qu’est laissé le soin de disposer de ses biens de manière à venir au
secours des pauvres. Si cependant la nécessité est tellement urgente
et évidente que manifestement il faille secourir ce besoin pressant
avec les bien que l’on rencontre — par exemple, lorsqu’un péril me-
nace une personne et qu’on ne peut autrement la sauver —, alors
quelqu’un peut licitement subvenir à sa propre nécessité avec le bien
d’autrui, repris ouvertement ou en secret. Il n’y a là ni vol ni rapine
à proprement parler. ⁸³

Le dernier paragraphe donne la justification de la propriété privée, à
la base de l’initiative personnelle de souci du bien commun. Il la tempère

⁸² Voir l’introduction, p. 5.
⁸³ Thomas d’Ain , Somme Théologique, IIa-IIæ, Qu.66 a.7. Dans le film Daens, sur le com-

bat pour la justice sociale de ce prêtre alostois, il y a une scène où un curé refuse les
funérailles d’un petit gars qui a été déchiqueté par un fauve dont il essayait de dérober
la nourriture. Ce refus est motivé par le péché de vol, mais en fait ce curé ne connaissait
pas bien sa théologie !



52 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

néanmoins dans les situations de nécessité «urgente et évidente». Thomas
va encore plus loin en affirmant dans sa solution 3 :

Cette même nécessité fait que l’on peut aussi prendre subreptice-
ment le bien d’autrui pour aider le prochain dans la misère.

Plus généralement, personne n’a le droit de dire : je fais ce que je veux
de ce qui m’appartient, je dépense mon argent comme j’en ai envie, etc.
C’est un autre regard sur les choses que demande le Concile Vatican II :

L’homme, dans l’usage qu’il en fait, ne doit jamais tenir les choses
qu’il possède légitimement comme n’appartenant qu’à lui, mais les
regarder aussi comme communes : en ce sens qu’elles puissent pro-
fiter non seulement à lui, mais aux autres ⁸⁴.

Si nous possédons des choses, c’est pour les utiliser au mieux pour notre
bien et le bien des autres, de nos proches mais aussi de ceux qui sont dans le
besoin. Ce n’est pas une générosité facultative, ce n’est que justice puisque
Dieu a donné la terre à tous les hommes. La destination universelle des
biens doit prévaloir sur le droit de propriété. Il n’y a pas entre les deux
un rapport de compromis mais de subordination. La destination universelle
des biens donne le cadre dans lequel la propriété privée et le libre com-
merce peuvent s’exercer. Dit autrement encore, il y a une fonction sociale
intrinsèque à la propriété privée. Ce qui ne justifie pas l’abrogation de cette
propriété dans un régime collectiviste :

La propriété privée ou un certain pouvoir sur les biens extérieurs
assurent à chacun une zone indispensable d’autonomie personnelle
et familiale ; il faut les regarder comme un prolongement de la li-
berté humaine. Enfin, en stimulant l’exercice de la responsabilité, ils
constituent l’une des conditions des libertés civiles. ⁸⁵

Le pape Jean-Paul II placera ce principe ancien au rang des principes
premiers de l’enseignement social, introduisant le concept d’«hypothèque
sociale» qui pèse sur toute propriété :

Il est nécessaire de rappeler encore une fois le principe caractéris-
tique de la doctrine sociale chrétienne : les biens de ce monde sont
à l’origine destinés à tous. Le droit à la propriété privée est valable

⁸⁴ Concile Vatican II , Gaudium et spes, № 69 §1.
⁸⁵ Ibid., № 71 §2.


