
3 La destination universelle des biens 49

recherche effrénée du sensationnel et de la nouveauté, il faut se demander :
y a-t-il de véritables valeurs qui sont promues, et lesquelles ?

Les moyens de communication sociale ne favorisent pas la liberté
de tous et n’universalisent pas le développement et la démocratie
pour tous, simplement parce qu’ils multiplient les possibilités d’inter-
connexion et de circulation des idées. Pour atteindre de tels objectifs,
il faut qu’ils aient pour objectif principal la promotion de la dignité
des personnes et des peuples, qu’ils soient expressément animés par
la charité et mis au service de la vérité, du bien et d’une fraternité
naturelle et surnaturelle.

Tout cela découle d’une conception juste de la liberté, qui n’est pas un
absolu mais existe pour permettre une autre valeur qui la dépasse : la com-
munion dans l’amour.

Dans l’humanité, en effet, la liberté est intrinsèquement liée à ces
valeurs supérieures. Les médias peuvent constituer une aide puis-
sante pour faire grandir la communion de la famille humaine et
l’ethos des sociétés, quand ils deviennent des instruments de pro-
motion de la participation de tous à la recherche commune de ce qui
est juste.

Après les événements autour de Charlie Hebdo, on a beaucoup parlé de
liberté d’expression. Au terme de cette réflexion il apparaît clairement que
cette liberté n’est pas un absolu, un en-soi à préserver pour elle-même, mais
qu’elle doit être assurée en vue de soutenir le bien commun. La liberté d’ex-
pression a comme finalité le bien de chaque homme et le développement
de la vie sociale.

3 La destination universelle des biens

3.1 Cadre général

Le principe de la destination universelle des biens vient poser la ques-
tion du bien-fondé de la propriété privée, étant donné la nécessité que nous
avons découverte de promouvoir dans toutes les situations le bien commun.
Par sa nature le bien commun exige que tous puissent y prendre part ⁷⁸. Or

⁷⁸ Jean XXIII , Pacem in terris, № 56.



50 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

ce bien commun s’étend à tout l’univers créé, comme l’a souligné avec force
le concile Vatican II :

Dieu a destiné la terre et tout ce qu’elle contient à l’usage de tous les
hommes et de tous les peuples, en sorte que les biens de la création
doivent équitablement affluer entre les mains de tous, selon la règle
de la justice, inséparable de la charité. ⁷⁹

La terre est donnée par Dieu aux hommes pour que tous puissent y
vivre dignement, « sans exclure ni privilégier personne»⁸⁰. Chaque fois que
ce n’est pas le cas, il y a violation de « la règle de la justice», et donc de la
charité. Du point de vue de la foi chrétienne, le principe de la propriété pri-
vée, érigé en absolu dans nos sociétés libérales, n’est en réalité pas un prin-
cipe absolu. Léon XIII notait en 1891 que, si l’autorité publique ne peut pas
abolir la propriété privée — à l’opposé du projet communiste —, elle peut
néanmoins « en tempérer l’usage et le concilier avec le bien commun»⁸¹.

Récemment un homme en Italie a été acquitté d’un vol de nourriture
dans un supermarché car il était tenaillé par la faim. C’est une traduction de
ce principe au niveau personnel. Une autre application de ce principe s’ob-
serve en Allemagne au sortir de la guerre, lors du rigoureux hiver 1946-47
où des trains de charbon furent pillés par des civils. Le cardinal de Cologne,
Josef Frings, rassure la population dans un sermon devenu célèbre :

Nous vivons en des temps où la misère est telle qu’un particulier a le
droit de prendre ce dont il a besoin pour sa vie et pour sa santé, s’il
n’y a pas pour lui d’autre moyen de se le procurer par son travail ou
en mendiant.
Malheureusement je crois que trop souvent on a passé les limites. Et
en pareil cas il n’y a qu’une chose à faire : rendre immédiatement ce
qui a été mal acquis, autrement il n’y aura aucun pardon de la part
de Dieu.

Ce sermon est à l’origine d’un nouveau verbe en allemand : fringsen, qui
désigne l’action de se procurer de quoi survivre par tous les moyens.

⁷⁹ Concile Vatican II , Gaudium et spes, № 69, reprenant une formule de Pie XII lors d’un
radio-message à la Pentecôte 1941.

⁸⁰ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 171.
⁸¹ LÉon XIII , Rerum novarum, № 35.



3 La destination universelle des biens 51

3.2 La propriété privée, justification et limites dans le cadre
du bien commun

Nous avons déjà évoqué la destination universelle des biens au sujet
des Pères de l’Église ⁸². Pour l’Église, voler quelqu’un qui est dans l’abon-
dance en cas de nécessité vitale n’est pas punissable. Ce principe avait été
démontré très clairement au XIIIᵉ siècle par saint Thomas d’Aquin dans sa
Somme théologique, lorsqu’il posait la question «Est-il permis de voler en
cas de nécessité ?»

Ce qui est de droit humain ne saurait déroger au droit naturel
ou au droit divin. Or, selon l’ordre naturel établi par la providence
divine, les êtres inférieurs sont destinés à subvenir aux nécessités de
l’homme. C’est pourquoi leur division et leur appropriation, œuvre
du droit humain, n’empêchent pas de s’en servir pour subvenir aux
nécessités de l’homme. Voilà pourquoi les biens que certains pos-
sèdent en surabondance sont dus, de droit naturel, à l’alimentation
des pauvres ; ce qui fait dire à S. Ambroise, et ses paroles sont repro-
duites dans les Décrets : «C’est le pain des affamés que tu détiens ;
c’est le vêtement de ceux qui sont nus que tu renfermes ; ton argent,
c’est le rachat et la délivrance des miséreux, et tu l’enfouis dans la
terre.»

Toutefois, comme il y a beaucoup de miséreux et qu’une fortune
privée ne peut venir au secours de tous, c’est à l’initiative de chacun
qu’est laissé le soin de disposer de ses biens de manière à venir au
secours des pauvres. Si cependant la nécessité est tellement urgente
et évidente que manifestement il faille secourir ce besoin pressant
avec les bien que l’on rencontre — par exemple, lorsqu’un péril me-
nace une personne et qu’on ne peut autrement la sauver —, alors
quelqu’un peut licitement subvenir à sa propre nécessité avec le bien
d’autrui, repris ouvertement ou en secret. Il n’y a là ni vol ni rapine
à proprement parler. ⁸³

Le dernier paragraphe donne la justification de la propriété privée, à
la base de l’initiative personnelle de souci du bien commun. Il la tempère

⁸² Voir l’introduction, p. 5.
⁸³ Thomas d’Ain , Somme Théologique, IIa-IIæ, Qu.66 a.7. Dans le film Daens, sur le com-

bat pour la justice sociale de ce prêtre alostois, il y a une scène où un curé refuse les
funérailles d’un petit gars qui a été déchiqueté par un fauve dont il essayait de dérober
la nourriture. Ce refus est motivé par le péché de vol, mais en fait ce curé ne connaissait
pas bien sa théologie !



52 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

néanmoins dans les situations de nécessité «urgente et évidente». Thomas
va encore plus loin en affirmant dans sa solution 3 :

Cette même nécessité fait que l’on peut aussi prendre subreptice-
ment le bien d’autrui pour aider le prochain dans la misère.

Plus généralement, personne n’a le droit de dire : je fais ce que je veux
de ce qui m’appartient, je dépense mon argent comme j’en ai envie, etc.
C’est un autre regard sur les choses que demande le Concile Vatican II :

L’homme, dans l’usage qu’il en fait, ne doit jamais tenir les choses
qu’il possède légitimement comme n’appartenant qu’à lui, mais les
regarder aussi comme communes : en ce sens qu’elles puissent pro-
fiter non seulement à lui, mais aux autres ⁸⁴.

Si nous possédons des choses, c’est pour les utiliser au mieux pour notre
bien et le bien des autres, de nos proches mais aussi de ceux qui sont dans le
besoin. Ce n’est pas une générosité facultative, ce n’est que justice puisque
Dieu a donné la terre à tous les hommes. La destination universelle des
biens doit prévaloir sur le droit de propriété. Il n’y a pas entre les deux
un rapport de compromis mais de subordination. La destination universelle
des biens donne le cadre dans lequel la propriété privée et le libre com-
merce peuvent s’exercer. Dit autrement encore, il y a une fonction sociale
intrinsèque à la propriété privée. Ce qui ne justifie pas l’abrogation de cette
propriété dans un régime collectiviste :

La propriété privée ou un certain pouvoir sur les biens extérieurs
assurent à chacun une zone indispensable d’autonomie personnelle
et familiale ; il faut les regarder comme un prolongement de la li-
berté humaine. Enfin, en stimulant l’exercice de la responsabilité, ils
constituent l’une des conditions des libertés civiles. ⁸⁵

Le pape Jean-Paul II placera ce principe ancien au rang des principes
premiers de l’enseignement social, introduisant le concept d’«hypothèque
sociale» qui pèse sur toute propriété :

Il est nécessaire de rappeler encore une fois le principe caractéris-
tique de la doctrine sociale chrétienne : les biens de ce monde sont
à l’origine destinés à tous. Le droit à la propriété privée est valable

⁸⁴ Concile Vatican II , Gaudium et spes, № 69 §1.
⁸⁵ Ibid., № 71 §2.



3 La destination universelle des biens 53

et nécessaire, mais il ne supprime pas la valeur de ce principe. Sur
la propriété, en effet, pèse «une hypothèque sociale», c’est-à-dire
que l’on y discerne, comme qualité intrinsèque, une fonction sociale
fondée et justifiée précisément par le principe de la destination uni-
verselle des biens. ⁸⁶

3.3 Réformes agraires

Ce principe a permis de remettre en question plusieurs pratiques éco-
nomiques, comme par exemple celle des latifundia, ces immenses exploi-
tations agricoles dans les pays du tiers-monde, qui concentrent de très
grandes superficies dans les mains de quelques propriétaires, toutes les
autres personnes vivant de la terre devenant ouvriers ou saisonniers. C’est
le grave problème de la répartition de la terre, quand un très petit nombre
de grands propriétaires terriens possède la majeure partie de la surface
cultivable, tandis qu’une multitude de petits propriétaires, de métayers ou
de fermiers cultivent la surface restante, qui est souvent de qualité infé-
rieure ⁸⁷.

L’Église catholique a tenté de susciter ou d’accompagner des réformes
agraires dans de nombreux pays en voie de développement. Des «commis-
sions de la terre» sont créées par les épiscopats, et des acteurs pastoraux
risquent souvent leur vie dans l’encadrement des «sans terre» au Brésil et
ailleurs. Dès les années ’60, Le Concile Vatican II, puis Populorum progressio
ont encouragé des réformes agraires, tout en mettant en garde contre l’im-
provisation dans ce domaine. Suite à l’échec de beaucoup de ces réformes,
la commission «Justice et paix» du Vatican reprend la réflexion à ce sujet,
pour publier un important document en 1997, où on peut notamment lire :

Pour la doctrine sociale, le processus de concentration de la pro-
priété de la terre est considéré comme un scandale car il s’oppose
nettement à la volonté et au dessein salvifique de Dieu, dans la me-
sure où il nie à une très grande partie de l’humanité le bénéfice des

⁸⁶ Jean-Paul II , Lettre encyclique Sollicitudo rei socialis, 30 décembre 1987, № 42, citant le
discours d’ouverture de la troisième Conférence générale de l’Épiscopat latino-américain,
28 janvier 1979.

⁸⁷ Cf. Conseil pontifical « Justice et paix» , Pour une meilleure répartition de la terre,
23 novembre 1997, № 4.



54 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

fruits de la terre. ⁸⁸
Le droit à l’usage des biens de la terre est un droit naturel, pri-

mordial, d’une valeur universelle, dans la mesure où il échoit à tout
être humain : il ne peut être violé par aucun autre droit à contenu
économique ; il faudra plutôt le protéger et le rendre effectif par des
lois et des institutions. ⁸⁹

Se basant sur le principe de la subordination de la propriété
privée à la destination universelle des biens, la doctrine sociale de
l’Église analyse les modalités d’exercice du droit de propriété de la
terre comme espace cultivable et condamne le latifundium comme
étant intrinsèquement illégitime. […] De fait, le latifundium nie à une
multitude de gens le droit de participer par leur travail au processus
de production et de subvenir à leurs besoins, à ceux de leur famille
et à ceux de la communauté et de la nation dont ils font partie. Les
privilèges que procure le latifundium sont cause de contrastes scan-
daleux et de situations de dépendance et d’oppression, aussi bien à
l’échelle nationale qu’internationale. ⁹⁰

La commission propose alors des pistes pour «une réforme agraire effec-
tive, équitable et efficace», qui passe par le développement de l’entreprise
agricole familiale et le respect de la propriété communautaire des peuples
indigènes.

3.4 Migrations

Le principe de la destination universelle des biens a été appliqué à la
situation des migrants par Pie XII dès les années ’50. Le pape fait com-
prendre que les migrations permettent « la distribution la plus favorable
des hommes sur la surface de la terre cultivée ; cette surface que Dieu a
créée et préparée pour l’usage de tous»⁹¹. Dès lors,

la domination de chaque nation, bien qu’elle doive être respectée, ne
peut être exagérée au point que, si un endroit quelconque de la terre
permet de faire vivre un grand nombre d’hommes, on en interdirait,
pour des motifs insuffisants et pour des causes non justifiées, l’accès

⁸⁸ Conseil pontifical « Justice et paix» , Pour une meilleure répartition de la terre, № 27.
⁸⁹ Ibid., № 28.
⁹⁰ Ibid., № 32.
⁹¹ Constitution apostolique Exsul familia, 1ᵉʳ août 1952.



3 La destination universelle des biens 55

à des étrangers nécessiteux et honnêtes, sauf s’il existe des motifs
d’utilité publique, à peser avec le plus grand scrupule. ⁹²

Le pape affirme que « si les biens de la terre ne sont pas disponibles
chez eux en quantité suffisante, les hommes ont en quelque sorte le droit
d’aller les chercher ailleurs, partout sur la surface de la terre»⁹³. Ainsi, ceux
qui militent pour une restriction des migrations en Europe ne pourront
sûrement pas se réclamer de la pensée catholique, bien qu’ils le fassent
parfois. Ce point de vue se retrouve encore dans le Catéchisme de l’Église
catholique (article 2241), et conteste fondamentalement le refus d’accueillir
les «migrants économiques ».

Nous rendre compte de cela peut changer notre regard sur ceux qui
nous sollicitent, nous aider à les voir à nouveau comme des frères avec
qui nous partageons la terre et avec qui nous collaborons. Cela peut nous
conduire à un partage plus effectif de ce que nous dépensons ou thésau-
risons. Cela peut nous stimuler à soutenir les efforts entrepris pour que
chacun trouve sa place dans nos sociétés et puisse contribuer au bien com-
mun. On connaît les nombreuses interventions du pape François en faveur
de l’accueil des migrants et de leur intégration à notre société. La vie de
l’Église est certainement un lieu d’intégration privilégié.

3.5 Les générations présentes et à venir

La question écologique est présente dans le message de l’Église depuis
Paul VI (Octogesima adveniens № 21) et Jean-Paul II, et elle a connu avec
Benoît XVI et François un élargissement médiatisé. Avec la notion de dé-
veloppement durable, elle entre dans le cadre de la destination universelle
des biens et du bien commun. Cette façon de la situer tranche avec d’autres
conceptions, plus ou moins séculières, qui ont curieusement tendance à
sacraliser l’environnement naturel et à l’isoler des grandes questions hu-
maines. Parcourons un large extrait de Laudato si’, qui étend la question
des «biens» et celle de l’écologie à celle du sens de la vie :

159. La notion de bien commun inclut aussi les générations fu-
tures. Les crises économiques internationales ont montré de façon

⁹² Exsul familia.
⁹³ Christian Mellon , Destination universelle des biens, 2012, uRl : http : / /www.doctrine-

sociale-catholique.fr.

http://www.doctrine-sociale-catholique.fr
http://www.doctrine-sociale-catholique.fr


56 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

crue les effets nuisibles qu’entraîne la méconnaissance d’un destin
commun, dont ceux qui viennent derrière nous ne peuvent pas être
exclus. On ne peut plus parler de développement durable sans une
solidarité intergénérationnelle. Quand nous pensons à la situation
dans laquelle nous laissons la planète aux générations futures, nous
entrons dans une autre logique, celle du don gratuit que nous rece-
vons et que nous communiquons. Si la terre nous est donnée, nous
ne pouvons plus penser seulement selon un critère utilitariste d’effi-
cacité et de productivité pour le bénéfice individuel. Nous ne parlons
pas d’une attitude optionnelle, mais d’une question fondamentale de
justice, puisque la terre que nous recevons appartient aussi à ceux
qui viendront. […]

160. Quel genre de monde voulons-nous laisser à ceux qui nous
succèdent, aux enfants qui grandissent ? Cette question ne concerne
pas seulement l’environnement de manière isolée, parce qu’on ne
peut pas poser la question de manière fragmentaire. Quand nous
nous interrogeons sur le monde que nous voulons laisser, nous par-
lons surtout de son orientation générale, de son sens, de ses valeurs.
Si cette question de fond n’est pas prise en compte, je ne crois pas
que nos préoccupations écologiques puissent obtenir des effets si-
gnificatifs. Mais si cette question est posée avec courage, elle nous
conduit inexorablement à d’autres interrogations très directes : pour
quoi passons-nous en ce monde, pour quoi venons-nous à cette vie,
pour quoi travaillons-nous et luttons-nous, pour quoi cette terre a-
t-elle besoin de nous? C’est pourquoi, il ne suffit plus de dire que
nous devons nous préoccuper des générations futures. Il est néces-
saire de réaliser que ce qui est en jeu, c’est notre propre dignité. Nous
sommes, nous-mêmes, les premiers à avoir intérêt à laisser une pla-
nète habitable à l’humanité qui nous succédera. C’est un drame pour
nous-mêmes, parce que cela met en crise le sens de notre propre pas-
sage sur cette terre.

161. Les prévisions catastrophistes ne peuvent plus être considé-
rées avec mépris ni ironie. Nous pourrions laisser trop de décombres,
de déserts et de saletés aux prochaines générations. Le rythme de
consommation, de gaspillage et de détérioration de l’environnement
a dépassé les possibilités de la planète, à tel point que le style de vie
actuel, parce qu’il est insoutenable, peut seulement conduire à des
catastrophes, comme, de fait, cela arrive déjà périodiquement dans
diverses régions. L’atténuation des effets de l’actuel déséquilibre dé-
pend de ce que nous ferons dans l’immédiat, surtout si nous pensons
à la responsabilité que ceux qui devront supporter les pires consé-



4 Le principe de subsidiarité 57

quences nous attribueront.
162. La difficulté de prendre au sérieux ce défi est en rapport avec

une détérioration éthique et culturelle, qui accompagne la détério-
ration écologique. L’homme et la femme du monde post-moderne
courent le risque permanent de devenir profondément individua-
listes, et beaucoup de problèmes sociaux sont liés à la vision égoïste
actuelle axée sur l’immédiateté, aux crises des liens familiaux et so-
ciaux, aux difficultés de la reconnaissance de l’autre. Bien des fois, il
y a une consommation des parents, excessive et myope, qui nuit à
leurs enfants, qui trouvent de plus en plus de difficultés pour acqué-
rir leur maison et pour fonder une famille. En outre, notre incapacité
à penser sérieusement aux générations futures est liée à notre incapa-
cité à élargir notre conception des intérêts actuels et à penser à ceux
qui demeurent exclus du développement. Ne pensons pas seulement
aux pauvres de l’avenir, souvenons-nous déjà des pauvres d’aujour-
d’hui, qui ont peu d’années de vie sur cette terre et ne peuvent pas
continuer d’attendre. C’est pourquoi, «au-delà d’une loyale solida-
rité intergénérationnelle, l’urgente nécessité morale d’une solidarité
intra-générationnelle renouvelée doit être réaffirmée».

4 Le principe de subsidiarité

«Subsidiarité» vient du latin subsidium, l’aide. La question est : com-
ment aider sans écraser ? Le principe de subsidiarité demande de penser la
société à partir de la base, des liens sociaux que tisse spontanément l’in-
dividu, plutôt qu’à partir du haut, de l’État et de ses structures, voire des
institutions internationales. Il s’agit de donner le plus d’espace d’action
possible aux briques constitutives de la société — famille, groupes, asso-
ciations, réalités territoriales locales, toutes sortes d’associations de type
économique, social, culturel, sportif, récréatif, professionnel, politique —,
afin que les décisions soient prises au plus près des parties prenantes, et
que l’on bénéficie au maximum de la «personnalité créative du citoyen»⁹⁴.
Nous sommes là à l’opposé d’un appareil bureaucratique comme principal
organe d’organisation, de décision.

⁹⁴ Jean-Paul II , Sollicitudo rei socialis, № 15.



58 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

4.1 Généralités

Le principe de subsidiarité consiste à laisser à chaque échelon d’une or-
ganisation toute l’autonomie dont il est capable. N’est accompli par l’éche-
lon supérieur que ce qui ne peut l’être par l’échelon inférieur. En revanche,
l’échelon subordonné s’interdit de se décharger sur l’échelon supérieur des
tâches dont il est capable de s’acquitter. ⁹⁵

Dans un contexte tendu de centralisation totalitaire, au début des an-
nées 1930, Pie XI rappelle :

Il est vrai sans doute, et l’histoire en fournit d’abondants témoi-
gnages, que, par suite de l’évolution des conditions sociales, bien des
choses que l’on demandait jadis à des associations de moindre en-
vergure ne peuvent plus désormais être accomplies que par de puis-
santes collectivités. Il n’en reste pas moins indiscutable que l’on ne
saurait ni changer ni ébranler ce principe si grave de philosophie
sociale : de même qu’on ne peut enlever aux particuliers pour les
transférer à la communauté, les attributions dont ils sont capables
de s’acquitter de leur seule initiative et par leurs propres moyens,
ainsi ce serait commettre une injustice, en même temps que trou-
bler d’une manière très dommageable l’ordre social, que de retirer
aux groupements d’ordre inférieur, pour les confier à une collecti-
vité plus vaste et d’un rang plus élevé, les fonctions qu’ils sont en
mesure de remplir eux-mêmes. L’objet naturel de toute intervention
en matière sociale est d’aider les membres du corps social et non pas
de les détruire ni de les absorber. ⁹⁶

Le principe de subsidiarité traduit au niveau de l’action sociale le sou-
cis de promouvoir la liberté et la créativité de la personne humaine. Il per-
met que chacun se sente impliqué dans l’exercice de la charité sociale, de
l’amour entre les hommes. Il évite de développer une «mentalité d’assisté»
qui est contraire à la dignité humaine. Il encourage chaque membre de la
société à prendre ses responsabilités.

Cela implique le droit de fonder et d’animer des associations répondant
à toutes sortes de besoins. C’est ainsi que sont nées les écoles, les mutuelles,
les hôpitaux, les syndicats, etc. Ce principe transforme aussi la vision du

⁹⁵ Tiré du site des entrepreneurs chrétiens, www.lesedc.org/album/Subsidiarite.html Je
vous conseille aussi le site « ichtus» : www.ichtus.fr

⁹⁶ Pie XI , Lettre encyclique Quadragesimo anno, 15 mai 1931, № 86.

http://www.lesedc.org/album/Subsidiarite.html
http://www.ichtus.fr/


4 Le principe de subsidiarité 59

travail, qui n’est pas respecté en le pensant seulement en termes écono-
miques. On remarque chez beaucoup de gens le désir d’avoir un travail qui
corresponde à leurs aspirations profondes. Benoît XVI faisait remarquer
que

la prééminence persistante du binôme marché-État nous a habitués
à penser exclusivement à l’entrepreneur privé de type capitaliste,
d’une part, et au haut-fonctionnaire de l’autre. En réalité, l’entrepre-
neuriat doit être compris de façon diversifiée. Ceci découle d’une
série de raisons méta-économiques. Avant d’avoir une signification
professionnelle, l’entrepreneuriat a une signification humaine (CA
32). Il est inscrit dans tout travail, vu comme «actus personæ » (LE 24),
c’est pourquoi il est bon qu’à tout travailleur soit offerte la possibi-
lité d’apporter sa contribution propre de sorte que lui-même «sache
travailler “à son compte”» (LE 15). Ce n’est pas sans raison que Paul
VI enseignait que « tout travailleur est un créateur» (PP 27). ⁹⁷

La mise en œuvre du principe de subsidiarité demande que les orga-
nisations d’ordre supérieur, sans s’immiscer dans le fonctionnement des
organisations d’ordre inférieur, les aident efficacement à exercer leur mis-
sion et concourir au bien commun. Ainsi, celles-ci peuvent accomplir les
fonctions qui leur reviennent ⁹⁸ sans voir leur autonomie restreinte. Cela
n’exclut pas que l’État exerce une fonction de suppléance, lorsque les ini-
tiatives des groupes intermédiaires ne suffit pas.

La subsidiarité est clairement mise en péril dans les États totalitaires.
On en a vu de nombreux exemples dans le communisme et le fascisme.
Mais l’État libéral contemporain succombe lui aussi à la tentation de mono-
poliser la vie sociale. On voit par exemple une tendance de l’État à couper
les subsides aux associations, pour ne soutenir que des projets validés ex-
plicitement. Les associations se plaignent que leurs subventions publiques
se transforment en commandes. L’association perd ainsi sa liberté et son
autonomie par rapport à l’instance subsidiante.

⁹⁷ BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 41.
⁹⁸ Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 186.



60 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

4.2 Application à la famille

La famille est considérée par l’Église comme la «cellule de base de la
société» ⁹⁹. Elle n’est pas une réalité privée, que chacun peut adapter à sa
guise, bien qu’elle soit une réalité éminemment personnelle. Elle possède
en effet une dimension sociale claire, «en tant que lieu premier de rela-
tions interpersonnelles, première cellule vitale de la société […], prototype
de tout ordre social» ¹⁰⁰. C’est dans la famille que l’homme naît et grandit.
C’est là qu’il se découvre être de don et de communion dans la diversité.

Je veux souligner l’importance centrale de la famille, parce qu’elle est
le lieu où la vie, don de Dieu, peut être convenablement accueillie et
protégée contre les nombreuses attaques auxquelles elle est exposée,
le lieu où elle peut se développer suivant les exigences d’une crois-
sance humaine authentique. Contre ce qu’on appelle la culture de la
mort, la famille constitue le lieu de la culture de la vie. Dans la fa-
mille, on cultive les premiers réflexes d’amour et de préservation de
la vie, comme par exemple l’utilisation correcte des choses, l’ordre
et la propreté, le respect pour l’écosystème local et la protection de
tous les êtres créés. La famille est le lieu de la formation intégrale, où
se déroulent les différents aspects, intimement reliés entre eux, de
la maturation personnelle. Dans la famille, on apprend à demander
une permission avec respect, à dire “merci” comme expression d’une
juste évaluation des choses qu’on reçoit, à dominer l’agressivité ou
la voracité, et à demander pardon quand on cause un dommage. Ces
petits gestes de sincère courtoisie aident à construire une culture de
la vie partagée et du respect pour ce qui nous entoure. ¹⁰¹

Les familles doivent retrouver la conscience de leur mission dans l’his-
toire et dans la société. Une culture durable a besoin de familles fortes.
Alors, reléguer la famille « à un rôle subalterne et secondaire, en l’écartant
de la place qui lui revient dans la société, signifie causer un grave dommage
à la croissance authentique du corps social tout entier»¹⁰². Par exemple, la
façon dont le divorce n’est pas considéré comme une grave maladie de notre
civilisation, traduit une grande désinvolture par rapport à la famille, dont le

⁹⁹ FRanÇois , Laudato si’, № 157.
¹⁰⁰Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 211.
¹⁰¹FRanÇois , Laudato si’, № 213.
¹⁰²Jean-Paul II , Lettre aux familles, 1994, № 17.



4 Le principe de subsidiarité 61

rôle central n’est pas reconnu. Comme si la société pouvait aller bien avec
des familles malades…

La subsidiarité dont la famille doit bénéficier s’applique entre autres
choses au droit des familles par rapport à l’éducation. On en trouve un bon
résumé dans les positions du Concile Vatican II :

Concernant la liberté des parents, des associations et instances in-
termédiaires, et de la hiérarchie de l’Église elle-même, de promou-
voir des écoles ayant une identité catholique, il faut que s’exerce le
principe de subsidiarité. Ce principe exclut « tout monopole scolaire,
lequel est contraire aux droits innés de la personne humaine, au pro-
grès et à la diffusion de la culture elle-même, à la concorde entre les
citoyens, enfin au pluralisme aujourd’hui en vigueur dans de nom-
breuses sociétés» ¹⁰³.

Alors, à l’heure où certains rêvent de n’avoir plus qu’un seul réseau
d’enseignement ou d’uniformiser l’éducation affective, ce rappel pourra
nous motiver en faveur de plus de liberté :

Le devoir et le droit premier et inaliénable des parents est celui d’édu-
quer leurs enfants ; ils doivent donc jouir d’une liberté véritable dans
le choix de l’école. Le pouvoir public, dont le rôle est de protéger et
de défendre les libertés des citoyens, doit respecter la justice distribu-
tive en répartissant les subsides d’État de telle sorte que les parents
puissent jouir d’une vraie liberté dans le choix de l’école de leurs
enfants, conformément à leur conscience ¹⁰⁴.

4.3 Application à l’engagement politique

Comme corollaire de ce principe de subsidiarité, on trouve celui de par-
ticipation. C’est l’engagement du citoyen à contribuer à la vie culturelle,
économique, sociale et politique. Tout cela avec le bien commun comme
boussole. Cela touche notamment le service politique, pourtant peu prisé
aujourd’hui. L’engagement politique d’un chrétien selon les principes de
l’enseignement social de l’Église est un bienfait important à la communauté

¹⁰³CongRÉgation pouR l’Éducation catholie , Lettre circulaire N. 520/2009, 5 mai 2009
citant Concile Vatican II , Déclaration sur l’éducation chrétienne Gravissimum educa-
tionis, 28 octobre 1965, № 6.

¹⁰⁴Ibid., № 6.



62 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

humaine et une contribution aux progrès du royaume de paix et d’amour
de Dieu.

Cet engagement doit être conscient de la «qualification morale de la
vie sociale et politique » ¹⁰⁵, afin de participer à une vraie humanisation
de la société. À cause de cela, il sera sûrement marqué par une certaine
dissidence par rapport au «politiquement correct» qui conduit à la pensée
unique diffusée largement aujourd’hui.

5 L’option préférentielle pour les pauvres

À la fin du Concile Vatican II, une quarantaine d’évêques se réunissent
dans la catacombe de sainte Domitille pour signer ce qu’on appellera le
« pacte des catacombes», où ils s’engageaient à une vie plus sobre et décla-
raient :

Nous donnerons tout ce qui est nécessaire de notre temps, ré-
flexion, cœur, moyens, etc., au service apostolique et pastoral des per-
sonnes et des groupes laborieux et économiquement faibles et sous-
développés, sans que cela nuise aux autres personnes et groupes du
diocèse. Nous soutiendrons les laïcs, religieux, diacres ou prêtres que
le Seigneur appelle à évangéliser les pauvres et les ouvriers en par-
tageant la vie ouvrière et le travail.

Cet engagement, qui visait aussi à collaborer à la «mise en place de
structures économiques et culturelles qui ne fabriquent plus de nations
prolétaires dans un monde de plus en plus riche, mais qui permettent aux
masses pauvres de sortir de leur misère», fut pris à l’instigation de l’arche-
vêque de Reciffe, don Helder Camara, et de l’évêque de Tournai, Charles-
Marie Himmer. La plupart des signataires étaient latino-américains, et leur
engagement accompagnera l’émergence d’une vision théologique appelée
« théologie de la libération ». Sur un continent où de nombreuses dictatures
répriment les mouvements sociaux, tout en donnant une apparence d’adhé-
sion à l’Église, et où s’implantent des multinationales au comportement
prédateur, « la théologie de la libération dit aux pauvres que la situation
qu’ils vivent actuellement n’est pas voulue par Dieu», comme le dira Gus-
tavo Gutiérrez, un de ses fondateurs. Lorsque ensuite cette théologie a été

¹⁰⁵Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 566.



5 L’option préférentielle pour les pauvres 63

tentée d’utiliser des concepts nés dans le marxisme, comme celui de lutte
des classes, ou de réduire le Christ à un libérateur social et politique, elle
connaîtra des difficultés avec Rome. Mais une authentique théologie de la
libération a pu continuer son chemin et être intégrée au magistère ordinaire
de l’Église.

Il en va ainsi de l’expression « option préférentielle pour les pauvres»,
qui vient de la théologie de la libération, ainsi que des développements
réalisés par les évêques lors de deux rencontres du CELAM (Conférence
épiscopale d’Amérique latine et des Caraïbes). Elle sera ensuite intégrée à
l’enseignement social de l’Église par le pape Jean-Paul II :

L’option ou l’amour préférentiel pour les pauvres […] est là une op-
tion, ou une forme spéciale de priorité dans la pratique de la charité
chrétienne dont témoigne toute la tradition de l’Église. Elle concerne
la vie de chaque chrétien, en tant qu’il imite la vie du Christ, mais elle
s’applique également à nos responsabilités sociales et donc à notre
façon de vivre, aux décisions que nous avons à prendre de manière
cohérente au sujet de la propriété et de l’usage des biens. Mais au-
jourd’hui, étant donné la dimension mondiale qu’a prise la question
sociale, cet amour préférentiel, de même que les décisions qu’il nous
inspire, ne peut pas ne pas embrasser les multitudes immenses des
affamés, des mendiants, des sans-abri, des personnes sans assistance
médicale et, par-dessus tout, sans espérance d’un avenir meilleur. ¹⁰⁶

Qui sont les pauvres pour lesquels l’Église fait option de s’engager prio-
ritairement? À l’énumération ci-dessus, Benoît XVI ajoutera tous ceux qui
vivent la marginalisation, la pauvreté relationnelle, morale et spirituelle, et
toutes les personnes intérieurement désorientées ¹⁰⁷. Et aussi les femmes
victimes de discrimination et de violence, les enfants, les sans-terre, les
sans-abri, les migrants, les réfugiés, les minorités ethniques, etc. ¹⁰⁸

L’option préférentielle pour les pauvres s’enracine dans l’attitude du
Christ et dans ses paroles sur ce que nous faisons aux plus petits qui sont
les siens (Mt 25,40 notamment, l’Évangile de la fête du Christ Roi).

Le pape François disait au début de son pontificat :

¹⁰⁶Jean-Paul II , Sollicitudo rei socialis, № 42.
¹⁰⁷BenoÎt XVI , Message pour la Journée mondiale de la paix, 1ᵉʳ janvier 2009.
¹⁰⁸Alain DuRand , Option préférentielle pour les pauvres, 2012, uRl : http://www.doctrine-

sociale-catholique.fr.

http://www.doctrine-sociale-catholique.fr
http://www.doctrine-sociale-catholique.fr


64 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

je désire une Église pauvre pour les pauvres. Ils ont beaucoup à nous
enseigner. En plus de participer au sensus fidei, par leurs propres
souffrances ils connaissent le Christ souffrant. Il est nécessaire que
tous nous nous laissions évangéliser par eux. La nouvelle évangélisa-
tion est une invitation à reconnaître la force salvifique de leurs exis-
tences, et à les mettre au centre du cheminement de l’Église. Nous
sommes appelés à découvrir le Christ en eux, à prêter notre voix à
leurs causes, mais aussi à être leurs amis, à les écouter, à les com-
prendre et à accueillir la mystérieuse sagesse que Dieu veut nous
communiquer à travers eux. Notre engagement ne consiste pas exclu-
sivement en des actions ou des programmes de promotion et d’assis-
tance ; ce que l’Esprit suscite n’est pas un débordement d’activisme,
mais avant tout une attention à l’autre qu’il «considère comme un
avec lui». ¹⁰⁹

Le jubilé de la Miséricorde de 2016 permet à l’Église de redécouvrir les
œuvres de miséricorde corporelles et spirituelles. Elles donnent une bonne
idée de l’engagement qui est attendu du chrétien ¹¹⁰. Les œuvres de miséri-
corde corporelles, inspirées de Mt 25, sont

1. donner à manger aux affamés ;
2. donner à boire à ceux qui ont soif ;
3. vêtir ceux qui sont nus ;
4. accueillir les étrangers ;
5. assister les malades ;
6. visiter les prisonniers ;
7. ensevelir les morts.

Les œuvres de miséricorde spirituelles sont

1. conseiller ceux qui sont dans le doute ;
2. enseigner les ignorants ;
3. avertir les pécheurs ;
4. consoler les affligés ;
5. pardonner les offenses ;
6. supporter patiemment les personnes ennuyeuses ;
7. prier Dieu pour les vivants et pour les morts.

¹⁰⁹FRanÇois , Evangelii gaudium, № 198-199, citant Saint Thomas d’Aquin, Somme théolo-
gique IIa-IIæ, q. 27, a. 2.

¹¹⁰Voir la bulle d’indiction du jubilé, Misericordiæ vultus.



6 péchés sociaux, ou structures de péché 65

6 péchés sociaux, ou structures de péché

6.1 Pourquoi parler de péché?

Il y a lieu d’opérer un discernement sur les actes de l’homme vivant en
société, car l’action sociale, politique et économique est celle d’un être libre,
qui met en œuvre sa créativité et sa raison pour améliorer le monde qui
l’entoure, ou en tout cas pour adapter ce monde à ses besoins et ses désirs.
L’action de l’homme procède par choix : choix d’agir, ou de s’abstenir d’agir.
Ces choix peuvent être conformes à la nature de l’homme, à sa grandeur, à sa
dignité, à son bien, et les promouvoir. Ou ils peuvent les contredire : traiter
l’homme comme un objet plutôt que comme une personne, le tromper et le
manipuler, l’éliminer, combattre sa vocation surnaturelle, etc. En fonction
de cette alternative, les choix posés seront bons ou mauvais. Il y a un bien
et un mal.

Nous prenons ainsi nos distances par rapport à une autre vision de
la vie en société, qui propose de se soumettre à un calcul utilitariste des
plaisirs et des désirs, dans la recherche de l’intérêt propre, en cherchant
à tirer le meilleur parti des situations et des opportunités. Dans cette der-
nière perspective, la responsabilité de l’homme s’efface, parce que sa liberté
passe à l’arrière-plan derrière le jeu des possibles et la recherche de résul-
tats. L’homme s’asservit lui-même à une logique qui le dépasse et est censée
le conduire au bonheur — très souvent programmé par les mass media de
la société de consommation. Beaucoup des choix en matière de société sont
effectués sur cette base plutôt que sur celle de la responsabilité morale d’un
être libre ¹¹¹.

Enfin, lorsqu’on prend du recul et qu’on considère Dieu, son amour
pour les hommes, son appel à être juste, saint et miséricordieux comme lui,
à choisir la vie plutôt que la mort, l’homme n’est plus seulement respon-
sable devant lui-même et ses frères, mais devant Dieu également. Ses choix
mauvais sont appelés péchés.

¹¹¹Voir par exemple Amartya Sen , L’économie est une science morale, 1999.



66 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

6.2 Péché personnel et structures sociales injustes

Le péché est un acte personnel. Mais les hommes ont un effet les uns
sur les autres, dans le bien comme dans le mal, et leur péché a une valeur
sociale. De même qu’ils s’encouragent les uns les autres à se dépasser eux-
mêmes dans l’amour — et l’on compte que l’Église soit ce peuple où l’on
s’exhorte mutuellement à ce qu’il y a de meilleur — ils peuvent propager
une influence négative, induire leurs semblables en tentation par un mau-
vais témoignage et les pousser à pécher. Ils peuvent aussi, par des choix in-
dividuels, créer une situation de grave injustice qui entraîne aveuglement,
oppression et découragement.

Il existe une terrible force d’attraction du mal qui fait juger «nor-
males » et « inévitables» beaucoup d’attitudes. Le mal grandit et in-
fluence avec des effets dévastateurs les consciences, qui restent déso-
rientées et ne sont même pas en mesure d’opérer un discernement. ¹¹²

Avec l’engagement social et plus tard l’apport de la théologie de la li-
bération, on a réfléchi sur l’injustice non plus seulement personnelle mais
institutionnalisée : les « formes de péché social» ¹¹³. Si, par exemple, les
trois-quarts de l’humanité vivent dans le sous-développement et sont me-
nacés constamment par la faim, la raison n’est pas à chercher uniquement
dans des injustices individuelles précises, mais bien dans des structures
économiques et politiques internationales injustes. Les structures sociales
« tendent souvent à se figer et à se durcir en mécanismes relativement in-
dépendants de la volonté humaine, paralysant par là ou pervertissant le
développement social et engendrant l’injustice»¹¹⁴.

Pour désigner ces structures altérées, la conférence des évêques d’Amé-
rique latine à Puebla en 1979 a parlé de «péché social» ¹¹⁵, et a redit son
option préférentielle pour les pauvres. Voici par exemple quelques mots
d’interview de Mgr Leonidas Proaño, évêque de Riobamba en Équateur de
1954 à 1985 :

¹¹²Jean-Paul II , Audience générale, 25 août 1999, № 3.
¹¹³Ibid., № 3.
¹¹⁴CongRÉgation pouR la doctRine de la foi , Instruction Libertatis conscientia sur la

liberté chrétienne et la libération, 22 mars 1986, № 74.
¹¹⁵Sur le péché social on pourra lire par exemple M. SieveRnich , «Le péché social et sa

confession», in : Concilium, 210 (1987), p. 69-81.



6 péchés sociaux, ou structures de péché 67

Nous allons comme palpant de la main ce monstre qu’on appelle le
péché dans sa dimension sociale. Le péché n’est pas un être, ce n’est
pas une idée, ce n’est pas une action enfermée uniquement dans
le cœur et la vie intime d’une personne. Le péché a sa dimension
sociale monstrueuse. Là nous découvrons précisément tous les mé-
canismes mis en œuvre pour la domination des plus faibles. […] Je
pense que l’Évangile est subversif. Lorsque nous le comparons à la
réalité de l’existence que nous expérimentons de ce monde, dans le-
quel nous voyons qu’il y a des injustices, l’exploitation des hommes
par d’autres hommes, l’oppression, des manques d’amour, d’union,
l’empire de la mort… face à un monde pareil, l’Évangile se présente
comme quelque chose qui proclame tout le contraire : il proclame la
justice, il proclame l’amour de la vie, il proclame l’amour de la vérité,
il proclame l’amour de la liberté et il la met en pratique, l’amour de
la paix et il la met en pratique. ¹¹⁶.

Le péché social — plus justement appelé «structure de péché», puis-
qu’une société ne peut pas être considérée comme sujet moral — nous
conduit souvent à baisser les bras devant l’injustice. Il arrive que

la somme des facteurs négatifs qui agissent à l’opposé d’une vraie
conscience du bien commun universel et du devoir de le promouvoir,
donne l’impression de créer, chez les personnes et dans les institu-
tions, un obstacle très difficile à surmonter à première vue. ¹¹⁷

Des «situations de péché » de grande ampleur ont été invoquées,
comme « les tensions internationales et le néocolonialisme»¹¹⁸, le trafic des
armes, la corruption ou le système économique lorsqu’il marginalise une
partie de la population ¹¹⁹. Mais à notre échelle, le pape François rappelait
que

les objets produits par la technique ne sont pas neutres, parce
qu’ils créent un cadre qui finit par conditionner les styles de vie, et
orientent les possibilités sociales dans la ligne des intérêts de groupes

¹¹⁶Guillermo LauRin , Samayta Kamarik, el que ofrenda el Espiritu, Instituto de Estudios
Avanzados (IDEA) — Fondo documental diocesano «Agustin Bravo Muñoz» — Sol La-
tino, Italia, Documentaire vidéo sur la vie de Monseñor Leonidas Proaño, Quito, Ecuador,
2009.

¹¹⁷Jean-Paul II , Sollicitudo rei socialis, № 36.
¹¹⁸Celam , Conférence de Medellin, Conclusiones, 1968, p. 2, 1.
¹¹⁹Celam , Conférence de Puebla, Conclusiones, 1979.



68 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

de pouvoir déterminés. Certains choix qui paraissent purement ins-
trumentaux sont, en réalité, des choix sur le type de vie sociale que
l’on veut développer. ¹²⁰

6.3 Le vrai chemin de la justice

Pour déjouer l’illusion que l’injustice à l’échelle nationale et mondiale
nous confronte à une fatalité, il faut retrouver la conscience qu’à la racine
des structures d’injustice se trouvent des actes concrets des personnes, qui
constituent des péchés et invitent à un jugement moral salutaire. Toutes
les formes d’asservissement des hommes ont leur origine dans l’égoïsme
humain, dans le déséquilibre intérieur de la liberté humaine. Ces situations
sont de l’ordre du mal commis, on ne peut pas se contenter d’invoquer une
fatalité.

Quand elle parle de situations de péché ou quand elle dénonce
comme péchés sociaux certaines situations ou certains comporte-
ments collectifs de groupes sociaux plus ou moins étendus, ou même
l’attitude de nations entières et de blocs de nations, l’Église sait et
proclame que ces cas de péché social sont le fruit, l’accumulation et
la concentration de nombreux péchés personnels. Il s’agit de péchés
tout à fait personnels de la part de ceux qui suscitent ou favorisent
l’iniquité, voire l’exploitent ; de la part de ceux qui, bien que dispo-
sant du pouvoir de faire quelque chose pour éviter, éliminer ou au
moins limiter certains maux sociaux, omettent de le faire par incu-
rie, par peur et complaisance devant la loi du silence, par complicité
masquée ou par indifférence ; de la part de ceux qui cherchent refuge
dans la prétendue impossibilité de changer le monde ; et aussi de la
part de ceux qui veulent s’épargner l’effort ou le sacrifice en prenant
prétexte de motifs d’ordre supérieur. Les vraies responsabilités sont
donc celles des personnes. ¹²¹

Parler ainsi ouvre une espérance, car ces structures injustes «relèvent
toujours de la responsabilité de l’homme qui peut les modifier, et non d’un
prétendu déterminisme de l’histoire» ¹²². Ce combat demande une lucidité

¹²⁰FRanÇois , Laudato si’, № 107.
¹²¹Jean-Paul II , Lettre encyclique Reconciliatio et pænitentia, www.vatican.va, 2 décembre

1984, № 16.
¹²²CongRÉgation pouR la doctRine de la foi , Libertatis conscientia, № 74.



6 péchés sociaux, ou structures de péché 69

sur la réalité. Il ne s’agit pas seulement de «courte vue», de «calculs po-
litiques erronés» ou de « décisions économiques imprudentes» mais du
refus du projet ¹²³ de Dieu sur l’humanité et sur chaque homme créé à son
image.

Dans ce contexte, notre façon de choisir les magasins où nous nous
approvisionnons, de choisir ce que nous mangerons, de choisir comment
nous déplacer, de choisir comment placer nos économies, etc., participe
du renforcement ou de la contestation des structures de péché. On peut
par exemple s’informer de tout cela auprès de l’ONG Oxfam-Magasins du
monde ¹²⁴. Un clip vidéo intéressant à faire voir est celui de The 2 Euro T-
Shirt - A Social Experiment.

Il ne suffit pas, comme le font nos sociétés, de vouloir multiplier les
règles, de perfectionner les procédures, pour éliminer l’injustice. On n’en
obtiendrait qu’un État toujours plus bureaucratique et oppresseur. Oublier
le péché, ou le considérer comme un élément périphérique du combat pour
un monde juste, a conduit à beaucoup d’injustices dans le combat social. Ce
fut l’erreur profonde de Marx et de ceux qui ont appliqué son programme
d’avoir oublié la liberté de l’homme et son inclination au mal.

Sa véritable erreur est le matérialisme : en effet, l’homme n’est pas
seulement le produit de conditions économiques, et il n’est pas pos-
sible de le guérir uniquement de l’extérieur, en créant des conditions
économiques favorables. ¹²⁵

Si l’on veut pouvoir agir, il faut prendre conscience de la profondeur
du mal, c’est-à-dire aller jusqu’à regarder le péché originel. Le pape Benoît
XVI exprimait avec d’autres mots le problème de l’«anthropocentrisme»
que souligne le pape François :

L’homme moderne est parfois convaincu, à tort, d’être le seul au-
teur de lui-même, de sa vie et de la société. C’est là une présomption,
qui dérive de la fermeture égoïste sur lui-même, qui provient — pour
parler en termes de foi — du péché des origines. La sagesse de l’Église
a toujours proposé de tenir compte du péché originel même dans l’in-
terprétation des faits sociaux et dans la construction de la société :

¹²³Jean-Paul II , Sollicitudo rei socialis, № 36.
¹²⁴Voir le site http://www.oxfammagasinsdumonde.be, notamment l’onglet S’informer.
¹²⁵BenoÎt XVI , Lettre encyclique Spe salvi, 30 novembre 2007, № 21.

http://www.oxfammagasinsdumonde.be


70 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

«Ignorer que l’homme a une nature blessée, inclinée au mal, donne
lieu à de graves erreurs dans le domaine de l’éducation, de la poli-
tique, de l’action sociale et des mœurs». À la liste des domaines où
se manifestent les effets pernicieux du péché, s’est ajouté depuis long-
temps déjà celui de l’économie. Nous en avons une nouvelle preuve,
évidente, en ces temps-ci. La conviction d’être autosuffisant et d’être
capable d’éliminer le mal présent dans l’histoire uniquement par sa
seule action a poussé l’homme à faire coïncider le bonheur et le sa-
lut avec des formes immanentes de bien-être matériel et d’action so-
ciale. De plus, la conviction de l’exigence d’autonomie de l’économie,
qui ne doit pas tolérer «d’influences» de caractère moral, a conduit
l’homme à abuser de l’instrument économique y compris de façon
destructrice…¹²⁶

Il faut reconnaître qu’il y a une évaluation morale des choix écono-
miques, politiques et sociaux. C’est seulement ainsi qu’on peut progresser.
Au lieu de se demander seulement si telle mesure apporte une solution, il
faut se demander si c’est bien.

7 L’engagement pour la paix

La paix est un des objectifs presque constamment recherchés par
l’Église dans son action sociale. Le pape Léon XIV a fait de la paix, dès
les premiers mots de son pontificat, un thème central de son action.

La paix n’est pas qu’une absence de guerre permettant à chacun de
poursuivre ses objectifs sans être inquiété. On peut croire qu’on la réalise
par un équilibre des forces antagonistes ou par une autorité qui décourage
ceux qui la menacent. Néanmoins, ce genre de paix n’a pas de fondation
et menace sans cesse de s’écrouler. Au contraire, la paix «se fonde sur une
conception correcte de la personne humaine et requiert l’édification d’un
ordre selon la justice et la charité. La paix est le fruit de la justice»¹²⁷.

La paix est possible lorsque chaque être humain est respecté dans sa
dignité et a conscience d’être partie prenante de l’édification du bien com-
mun.

¹²⁶BenoÎt XVI , Caritas in veritate, № 34.
¹²⁷Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 494.



7 L’engagement pour la paix 71

Les problèmes entre les personnes ne trouvent jamais de réponse juste
dans la violence. «La violence détruit ce qu’elle prétend défendre : la di-
gnité, la vie, la liberté des êtres humains»¹²⁸. Le Magistère promeut l’ac-
tion non-violente et la diplomatie vaticane intervient fréquemment pour
éviter la guerre et promouvoir la paix. Des associations catholiques comme
la communauté Sant’Egidio ont réalisé des pourparlers de paix fructueux
dans plusieurs zones de conflit. Elles favorisent également la paix en susci-
tant des rencontres au niveau local entre les groupes culturels ou sociaux
qui risquent toujours de s’ignorer et finir par s’affronter en cas de difficul-
tés.

Il n’y a pas à proprement parler de guerre juste, à moins que cela se
passe strictement à l’intérieur d’une situation de légitime défense. «La
guerre est toujours une défaite», disait le pape François. Pie XII, à l’aube
de la Seconde guerre mondiale, est l’auteur de la phrase reprise par presque
tous ses successeurs :

Rien n’est perdu avec la paix, tout peut l’être avec la guerre.

En recevant le Corps diplomatique accrédité au Vatican, le pape Léon
XIV a tenu un discours le 5 janvier 2026 où il a abondamment parlé de la
nécessité de la paix.

Ces temps-ci, la faiblesse du multilatéralisme sur le plan inter-
national est particulièrement préoccupante. Une diplomatie qui pro-
meut le dialogue et recherche le consensus de tous est remplacée
par une diplomatie de la force, des individus ou de groupes d’alliés.
La guerre est revenue à la mode et une ferveur guerrière se répand.
Le principe établi après la Seconde Guerre mondiale, qui interdisait
aux pays d’utiliser la force pour violer les frontières d’autrui, a été
enfreint. On ne recherche plus la paix comme un don et un bien
désirable en soi, dans la poursuite d’un ordre voulu par Dieu, qui
implique une justice plus parfaite entre les hommes, mais on la re-
cherche par les armes, comme condition pour affirmer sa propre do-
mination. Cela menace gravement l’État de droit qui est le fondement
de toute coexistence civile pacifique.

[…] il n’y a personne qui ne veuille la paix. […] Même ceux qui
veulent que la paix dans laquelle ils vivent soit rompue ne haïssent
pas la paix, mais souhaitent qu’elle soit transmise à leur libre pouvoir.

¹²⁸Jean-Paul II, cité dans Conseil pontifical « Justice et paix» , Compendium, № 494.



72 ChapitRe 2 : Les grands thèmes

Ils ne veulent donc pas qu’il n’y ait pas de paix, mais qu’il y ait celle
qu’ils veulent ¹²⁹

En réponse à cela, il est urgent que reprenne un dialogue entre les na-
tions, basé non pas sur l’idéologie mais la vérité et la justice.

Sans aller plus loin, je vous conseille un petit livre très utile à celle ou
celui qui a une mission d’enseignement auprès des jeunes (et même des
moins jeunes) : le DoCat. Dans la ligne du YouCat, catéchisme pour les
jeunes lancé en 2011 à l’occasion des Journées mondiales de la jeunesse de
Madrid, ce petit livre nous aide à répondre à la question «Que faire?» dans
le sens de l’Évangile. Voici l’apercu de sa couverture et la première page du
chapitre consacré à la paix.

¹²⁹allusion à Saint Augustin, La Cité de Dieu.



7 L’engagement pour la paix 73

Conclusion

Ce survol de l’enseignement social de l’Église vous aura présenté les
piliers sur lesquels repose l’engagement chrétien aujourd’hui. Le Compen-
dium de la doctrine sociale de l’Église vous sera utile si vous devez approfon-
dir cette matière. Pour une présentation à un public non initié, une visite du
site internet interactif https://jeunes-et-engages.fr/ sera très bénéfique (le
visionner sur un écran le plus large possible). Vous aurez également com-
pris que la vision de l’homme et de la société promue par l’Église n’est ni
de droite ni de gauche. On ne parviendrait pas à y appliquer les étiquettes
de «progressiste» ou « conservatrice», et cela montre à quel point ce clas-
sement est une projection qui ne correspond pas à la réalité. Il serait alors
intéressant d’étudier d’où vient cette vision simpliste du monde, somme
toute paralysante, et comment la surmonter. Ce que nous avons dit de la li-
berté tentée de s’isoler de la réalité de l’homme comme de la nature devrait
y aider.

https://jeunes-et-engages.fr/

